
Niklas Plätzer

Universalismen zwischen Politik und Polizei.
Jacques Rancière in der Postkolonie

Am 17. Oktober 1961 erklang der Ruf nach Algeriens Unabhängigkeit auf den Stra‐
ßen von Paris. Zu Tausenden waren Demonstrant*innen gekommen, um ihre Solida‐
rität mit dem Front de Libération Nationale (FLN) zu bekunden. „Dreißig, vierzig‐
tausend Algerier*innen kamen plötzlich aus dem Boden geschossen, von den
Grands Boulevards bis zum Quartier Latin, von Concorde bis zur Place de l‘Étoi‐
le“1 (Péju et al. 2011, S. 21). Die Demonstrationen erschienen wie ein Befreiungs‐
schlag nach Monaten der Repression in der Metropole und in Algerien – seit 1830
Kolonie und seit 1848 als drei départements unter französischer Herrschaft. 1961
waren im europäischen Teil Frankreichs 22 Polizist*innen durch FLN-Attentate ums
Leben gekommen (Brunet 1999, S. 82), woraufhin Mitglieder polizeinaher Organi‐
sationen mindestens 173 algerische Aktivist*innen ermordeten (Brunet 1999, S.
137f.). Am 6. Oktober verhing der Polizeipräsident von Paris, Maurice Papon, eine
Ausgangssperre, die sich explizit gegen „muslimische Französinnen und Franzosen
aus Algerien“ richtete (Brunet 1999 S. 164ff.). Als elf Tage später Zehntausende auf
die Straße gingen, geschah dies als Akt des zivilen Ungehorsams gegen diese rassis‐
tische Maßnahme. Aber die Grausamkeit der Polizei übertraf alle Befürchtungen:
Sie kam in Form von Schüssen, von „dutzenden Toten, vielleicht zwischen 150
und 200“ (Seelow 2011), über 12.000 Festnahmen (Brunet 1999, S. 254) und unzäh‐
ligen Folteropfern in der Hauptstadt des französischen Kolonialreichs.

Auch weite Teile der französischen Öffentlichkeit erlebten das Massaker vom
17. Oktober 1961 als einen Schock – darunter auch der 21-jährige Pariser Philoso‐
phiestudent Jacques Rancière, geboren als Sohn französischer Siedler in Algier. Un‐
ter dem Titel La cause de l‘autre (Das Anliegen des Anderen) widmete er sich Jahr‐
zehnte später den Ereignissen von 1961. Anlass für die bei Rancière seltene autobio‐
graphische Auseinandersetzung war die Konferenz France-Algérie. Regards croisés,
die 1995 in Paris von Françoise Proust und Sidi Mohammed Barkat organisiert wor‐
den war (Rancière 1998, S. 256).2 Rancière (1998, S. 202) misst dem 17. Oktober
1961 nicht nur deshalb eine entscheidende Bedeutung bei, weil sich an diesem Tag

1 So berichtet die kommunistische und anti-koloniale Aktivistin Paulette Péju.
2 Soweit nicht anders angegeben sind alle Übersetzungen aus dem Französischen und Englischen

meine eigenen. Hierbei habe ich, wo dies der Sinngehalt der Originalzitate zuließ, eine ge‐
schlechtergerechte Sprache gewählt.

191



der „Sinn des Adjektivs ‚französisch‘“ verändert habe und „das politische Subjekt
‚Franzose‘ von sich selbst abgespalten“ worden sei. Er lässt es vielmehr fast so er‐
scheinen, als seien Grundbegriffe seiner politischen Theorie – Polizei, Politik, Des‐
identifikation – erstmals im Oktober 1961 im Kontext anti-kolonialer Proteste for‐
muliert oder zumindest später von der eigenen Erinnerung an diese Zeit inspiriert
worden.

Laut Rancière (1998, S. 211) sei der Algerienkrieg „kein Krieg“ gewesen, son‐
dern eine „großangelegte Polizei-Operation.“ Doch verwendet er hier den Begriff
der „Polizei“ schon wie im ebenfalls 1995 erschienenen La Mésentente im Sinne
einer „Verteilung der Plätze und Funktionen“ und eines „System[s] der Legitimie‐
rung dieser Verteilung” (Rancière 2014a, S. 40). Wenn Rancière (1998, S. 211) den
Algerienkrieg als eine „Polizei-Operation“ bezeichnet, dann geht es nicht bloß um
repressive Gewalt, sondern um eine „Form des Eingriffs, die die Grenzen des Sicht‐
baren und des Unsichtbaren, des Sagbaren und des Unsagbaren bestimmt.” Für Ran‐
cière bot der 17. Oktober 1961 nicht nur das grausame Schauspiel eines Polizeimas‐
sakers, sondern gab auch Einblick in eine koloniale Polizei, die auf die Unsichtbar‐
keit des anti-kolonialen Widerstands abzielte und letztlich auf das Ende von Politik
überhaupt. „Politik,“ so Rancières (2014a, S. 41) berühmt-eigenwillige Definition,
bezeichne jene Tätigkeit, die einen „Körper von dem Ort“ entferne, „der ihm zuge‐
ordnet war oder die die Bestimmung eines Ortes ändert; sie lässt sehen, was keinen
Ort hatte gesehen zu werden, lässt eine Rede hören, die nur als Lärm gehört wurde.“
Während in La Mésentente seine Beispiele noch die „Plebejer von Ballanche“ und
„Arbeiter des 19. Jahrhunderts“ betreffen, so entwickelt er in La cause de l‘autre
seinen ‚anti-polizeilichen‘ Begriff von Politik im Kontext der algerischen Demons‐
trationen des 17. Oktober 1961.

Rancière (2014a, S. 9) zufolge kann Politik auf keine institutionelle Sphäre redu‐
ziert werden, sondern bezeichnet jene konflikthafte Praxis, „die als Prinzip die
Gleichheit hat.“ Durch Politik bricht in der Ordnung ein Zwischenraum auf: der
„Anteil der Anteilslosen“ distanziert den sozialen Raum von sich selbst, indem Hier‐
archien durch eine „Verifizierung“ der „Gleichheit zwischen Beliebigen“ aus den
Angeln gehoben werden (Rancière 2014a, S. 50, 28). Rancières radikaldemokrati‐
sche Perspektive ist wegen ihrer Parteinahme für marginalisierte Gruppen in einen
Dialog mit zahlreichen politischen Kämpfen der Gegenwart gebracht worden: von
der Migrant*innenpolitik (Beltrán 2009; Schaap 2011) zu Nuit Debout (Wahnich
2016), von der palästinensischen Intifada (May 2010) bis hin zu den gilets jaunes
(Rancière, 2019), queeren Bewegungen (Chambers 2009; May 2009) und Black Li‐
ves Matter (Havercroft/Owen 2016). In all diesen Fällen ist von einem „Anteil der
Anteilslosen“ die Rede, der die Politik als performative Gleichheit gegen die Logik
der Polizei ins Spiel bringe. Doch anstatt dieser Liste einen postkolonialen Eintrag
hinzuzufügen, liegt es im Anschluss an La cause de l‘autre nahe, die Formen und

192



Grenzen des Rancièreschen Theorieapparats einer kritischen Analyse zu unterwer‐
fen.3 Hierbei geht es um die Frage, inwieweit Rancières Politikverständnis als uni‐
versalistisch zu verstehen ist und welche Probleme sich für einen Rancièreschen
Universalismus ergeben, insofern dieser seinen Sinngehalt aus dem gesellschaftlich-
historischen Raum der französischen Postkolonie bezieht.4

Im Folgenden soll La cause de l‘autre in einem ersten Schritt als Kritik sogenann‐
ter ‚Identitätspolitik‘ gelesen werden. Rancière richtet sich hier mit deutlichen Wor‐
ten gegen Sartre, Fanon und Bourdieu, die einen Krieg der Identitäten zum Paradig‐
ma der Politik erklärten. Solidarität ergebe sich aber gerade nicht aus der positiven
Identifizierung mit einem Kampf um die Selbstidentität des Anderen, sondern, im
Gegenteil, negativ durch die Desidentifizierung von der eigenen Identität. Anstatt
Solidarität auf eine als prä-politisch vorausgesetzte (oder als telos von geschichtli‐
cher Entwicklung immer schon anzustrebende) Identität zurückzuführen, ergibt sich
politische Solidarität aus einer geteilten Erfahrung von Selbstverfremdung. Neben
der historischen Verortung von Rancières Werk im Kontext der Dekolonisierung von
Algerien leistet La cause de l‘autre hierin einen Beitrag zur Begriffsklärung von Po‐
litik als Desidentifizierung.

Ein zweiter Teil untersucht, inwieweit Rancières Position als eine Neuformulie‐
rung einer französischen Universalismustradition verstanden werden kann und sich
somit einer post- bzw. dekolonialen Kritik der Verstrickung von Universalismus in
koloniale Herrschaft aussetzt. Die postkoloniale Kritik des Universalismus fragt da‐
nach, ob „das, was als ‚universell‘ bezeichnet wird,“ nicht „das provinzielle Merk‐
mal einer dominierenden Kultur“ sei, deren „‚Universalisierbarkeit‘ untrennbar
[bleibe] von imperialer Expansion“ (Butler 2000, 15). Obgleich Rancière den repu‐
blikanischen Universalismus in seinen fundamentalistischen Spielarten ablehnt, ent‐
wirft er selbst, so meine These, einen Universalismus der Zwischenräume. An die
Stelle der transzendentalen Letztgründungsversuche des liberal-juridischen Univer‐
salismus einerseits und einer minoritär gewendeten Affirmation von Selbstidentität
andererseits tritt die Inszenierung von Gleichheit durch die, die keinen Anteil haben:
einer Gleichheit, die die Herrschaftsordnung wie einen Haarriss durchzieht, soziale
Identitäten von sich selbst distanziert und im Spalt der Selbstdifferenzen die Mög‐
lichkeit einer „polemischen“ Universalität aufzeigen soll (Rancière 2014a, S. 50). In
Nabila Abbas‘ (2019, S. 395) Formulierung geht es Rancière um die „flüchtige, ver‐
schiebende, per definitionem nicht-identitäre Performanz der Politik.“ Doch wie ich
in diesem Beitrag zeigen möchte, reduziert Rancière eine Vielfalt von Solidaritäts‐

3 Die hier entwickelte postkoloniale Auseinandersetzung mit Rancière folgt Stoler (2011) und
Toscano (2018).

4 „Gesellschaftlich-historisch“ ist im Sinne von Castoriadis’ (1999) „social-historique“ zu verste‐
hen. Mit „Postkolonie“ sind nicht nur ehemalige französische Kolonien gemeint, sondern die
symbolische Institution von ‚Frankreich‘ als „imperialer Formation“ (Wilder 2015, S. 6f.). Zum
Begriff der Postkolonie siehe auch: Mbembe 2001, S. 1-24.

193



formen auf Desidentifizierung und privilegiert damit eine auf abstrakte Gleichheit
gerichtete Emanzipationserzählung – ohne dabei zu beleuchten, ob diese Universali‐
tät nicht selbst in die Partikularität einer politischen Kultur zurückfällt. Es wäre zu
fragen, ob nicht Identitätsbejahung im Kontext der französischen Postkolonie besser
positioniert wäre, politische Effekte hervorzubringen. So kann durch die Affirmation
dominierter subalterner Identitäten – im Sinne von Gayatri Chakravorty Spivaks
(2006, S. 196-221, besonders S. 214) Konzept des „strategischen Essentialismus“ –
bei denen, die dominierende Identitätspositionen besetzen, ein Desidentifizierungs‐
prozess ausgelöst werden. Dies wäre Identitätspolitik im nicht-pejorativen Sinn eines
Rancièreschen Politikbegriffs.

Ein dritter Teil denkt schließlich mit Rancière gegen Rancière eine Form von
anti-rassistischer Politik als Desidentifizierung von Weißsein. Hierfür ist es notwen‐
dig, in einer politischen Gemengelage, einer conjoncture politique, wie es Étienne
Balibar (1992, S. 245; 1997, S. 65) immer wieder formuliert, bestimmte Des/Identi‐
fikationsdiskurse als politisch oder polizeilich bewerten zu können. Doch die Be‐
stimmung einer politischen Strategie wird durch Rancières radikale Kritik an den
Sozialwissenschaften sehr erschwert (Deranty/Genel 2016). So scheint es, dass so‐
bald eine Differenzierung von Machtpositionen vorgenommen werden soll, eine em‐
pirische Analyse automatisch einem polizeilichen Einordnungsmanöver gleichkom‐
men muss, dem politisches Handeln gerade widerstrebt. Die Soziologie von Rassifi‐
zierung, Klassenstrukturen oder Vergeschlechtlichung sei „Archipolitik“ und damit
Komplize polizeilicher Herrschaft (Bosteels 2014, S. 80-92). Lois McNay (2014, S.
132-168) hat Rancières Ablehnung der Sozialwissenschaften scharf kritisiert: Sie
führe zu einer social weightlessness, die für emanzipatorische Politik letztlich un‐
brauchbar werde. Welche Möglichkeiten und Grenzen ergeben sich aus Rancières
abstrakter Gleichsetzung von Politik, Desidentifizierung und Universalismus vom
Standpunkt dekolonialer und anti-rassistischer Solidarität?

„Das Anliegen des Anderen”: Von der Kritik anti-kolonialer Revolution zur
Politik als Desidentifikation

La cause de l‘autre beginnt mit einem Rückblick auf den philosophischen Anti-Ko‐
lonialismus im Frankreich der 60er Jahre.

„Wenn wir heute noch einmal die Schriften jener Autoren [sic] lesen, die 1960 das Anlie‐
gen der Algerier [sic] unterstützt haben, dann ist frappierend, zu beobachten wie der Phi‐
losoph Jean-Paul Sartre, in seinem Kommentar zu Frantz Fanon, und der Soziologe
Pierre Bourdieu, ausgehend von seinen Erfahrungen der Feldforschung, in den Kategori‐
en derselben Kosmologie argumentieren“ (Rancière 1998, S. 203f.).

1.

194



Laut Rancière handele es sich hierbei um eine kriegerische Weltanschauung: So er‐
greife Bourdieu Partei für einen anti-kolonialen Kampf um Selbstidentität, für den
der Krieg, wie Rancière (1998, S. 204) zitiert, die „Masse der Landbevölkerung“ in
einen „Wirbelsturm stürzt, der die Überbleibsel der Vergangenheit“ hinwegfege. Für
Sartre sei, in paralleler Weise, der Krieg „eine Zeit der Wahrheit, die durch das Stim‐
me-Werden und das Volk-Werden eines von sich selbst entrissenen Subjekts den Ab‐
schluss einer historischen Form (des Kolonialismus) bedeutet“ (Rancière 1998, S.
205). Damit werde der Krieg gegen den Kolonialismus zur Bedingung einer authen‐
tischen Identität der vormals Unterdrückten stilisiert.

In dieser Begeisterung für die anti-koloniale Revolution träfen sich zwei „entge‐
gengesetzte Sartrismen“: das hegelianische „Denken einer Geschichtswahrheit“ und
das existenzialistische Motiv einer „Freiheit, die aus dem Krieg des französischen
Staates die Angelegenheit eines jeden Einzelnen“ machen wollte (Rancière 1998, S.
209). Sartre und Fanon, der von Rancière trotz eines direkten Bezugs auf Die Ver‐
dammten dieser Erde (1961) mit keiner theoretischen Auseinandersetzung gewürdigt
wird, schwankten somit zwischen dem Paradigma des Krieges und dem der Moral.
In beiden Fällen kritisiert Rancière einen fatalen Kurzschluss zwischen Politik und
dem Kampf um die Erlangung einer authentischen Identität. Mit geschichtsphiloso‐
phischen und moralischen Argumenten sei die politische Dimension der Unabhän‐
gigkeitsbewegung aber gerade verpasst worden (Rancière 1998, S. 206). Rancière
(1998, S. 215f.) geht sogar so weit, die Führer*innen der algerischen Bewegung als
„Kompliz*innen“ in der „politischen Ausradierung [effacement] der Singularität“
ihres Kampfes zu bezeichnen. Die Idee der „Aneignung einer historischen Identität“
sei mitverantwortlich dafür gewesen, dass zwischen Algerier*innen und Französin‐
nen und Franzosen „keine starke politische Verbindung“ zustande gekommen sei:
„Die Abstraktion des Anderen war die Antwort auf die Abstraktion des Eigenen“
(Rancière 1998, S. 215).

Indem er sich gegen einen Anti-Kolonialismus als Aneignung von Selbstidentität
richtet, stellt Rancière (1998, S. 208) die Frage, „inwiefern das Anliegen der Algeri‐
er [sic], unser Anliegen sein konnte und zwar anders als in moralischer Hinsicht.“5

An diesem Punkt richtet sein Vortrag den Blick auf die Ereignisse des 17. Oktober
1961. Dort seien drei Verhältnisse im Spiel gewesen: „zwischen den algerischen Ak‐
tivist*innen und dem französischen Staat, zwischen dem französischen Staat und
uns und zwischen den algerischen Aktivist*innen und uns“ (Rancière 1998, S. 210).
Was die Polizeioperation von Oktober 1961 deutlich mache, sei der negative Cha‐
rakter „politischer Subjektivierung“:

„Wir konnten uns als Demonstrant*innen im französischen öffentlichen Raum nicht mit
den brutal in Erscheinung getretenen und dann brutal verschwundenen Algerier*innen

5 In einer eigentümlichen Fußnote erklärt Rancière (1998, S. 261): „‚Wir‘ bezieht sich im Folgen‐
den einfach auf eine politische Generation in ihrer Gesamtheit.“

195



identifizieren. Doch wir konnten uns des-identifizieren gegenüber einem Staat, der sie
getötet und von jeder Rechnung abgeschrieben hatte“ (Rancière 1998, S. 212).

An die Stelle eines anti-kolonialen Kampfes um Selbstidentität tritt bei Rancière so‐
lidarische Politik als Desidentifikation. Politische Subjektivierung ist somit nicht als
ein Zu-sich-selbst-Kommen zu verstehen, sondern als ein erfinderischer Prozess, in
dem durch den Bruch mit einer sozialen Selbstidentität – in diesem Fall mit einem
auf den Staat bezogenen ‚Französischsein‘ – ein Überschuss produziert wird. Dieser
Überschuss bezeichnet die Stelle, an der ein politisches Subjekt in Erscheinung tritt,
das sich unterscheidet vom ‚Volk‘ der Polizei: von jenem ‚Volk‘, „das vom Staat ge‐
sehen, benannt und gezählt“ wird (Rancière 1998, S. 212). Politische Subjektivie‐
rung bleibt demnach zugleich auf einen „Diskurs des Anderen” angewiesen: Sie „be‐
inhaltet eine unmögliche Identifikation, eine Identifikation mit einem Anderen, mit
dem man sich gleichzeitig nicht identifizieren kann: ‚Die Verdammten dieser Erde‘
und andere“ (Rancière 1998, S. 213). Im Oktober 1961 gab es laut Rancière (1998,
S. 213) also keine Möglichkeit einer direkten Solidarität mit „jenen Kämpfern, deren
Gründe nicht die unseren waren und mit jenen Opfern, deren Gesichter für uns un‐
sichtbar blieben.” Stattdessen ergab sich die Erfahrung von Solidarität erst auf Um‐
wegen, aus der Aktivierung eines „Bruchs zwischen Staatsbürgerschaft [citoyenneté
juridique] einerseits und politischer Bürgerschaft [citoyenneté politique] anderer‐
seits.“ Es sei also durch die Desidentifizierung vom Staat, seiner Gewalt und der
staatlich-polizeilichen6 Form der Bürger*innenschaft eine offene Form der Subjekti‐
vierung hervorgebracht worden, die eine politische Solidarität mit den algerischen
Aktivist*innen ermöglicht habe.

Rancières Begriff der citoyenneté politique als Erfahrung einer offenen Solidarität
durch Desidentifizierung unterscheidet sich damit in radikaler Weise vom republika‐
nischen Modell der Staatsbürgerschaft, „jenem ‚Universalismus‘, der die Bürger‐
schaft vollständig mit dem staatlichen Rechtsrahmen identifiziert und selten die Ge‐
legenheit verpasst, die Prinzipien der laïcité mit dem Schauder des Rassismus und
die Verteidigung des Völkerrechts mit Eroberungsfieber zu verbinden“ (Rancière
1998, S. 218). Alberto Toscano (2018) unterstreicht, dass es die Auseinandersetzung
mit den „antinomies of citizenship“ gewesen sei, die der Generation von Rancière
und Balibar den Rahmen bot, postkoloniale Fragen in ihr Denken einzubeziehen.
Die Hinwendung zur citoyenneté als politische Subjektivierung ist bei Rancière und
Balibar besonders auf die Konferenz France-Algérie. Regards croisés von 1995 zu‐
rückzuführen, an der beide teilnahmen (Balibar 1997, S. 5-22). Während für Sartres
Generation noch die Frage revolutionärer Gewalt im Vordergrund stand, so entwi‐
ckeln Balibar und Rancière eine politische citoyenneté in der Auseinandersetzung

6 In La cause de l‘autre verwendet Rancière die Begriffe État und police weitestgehend synonym.
Er hat aber später klargemacht, dass der Staat nicht zwangsläufig auf Polizei zu reduzieren sei,
sondern auch zum Schauplatz von Politik werden kann (Rancière 2016, S. 166f.).

196



mit dem Massaker vom 17. Oktober 1961 (Toscano 2018).7 Hierbei geht es ihnen
nicht um „Chroniken der Entzauberung“ [chroniques du désenchantement] als Ant‐
wort auf einen enttäuschten „historischen Glauben“ an die Revolution: Die ci‐
toyenneté ist keine Ersatzerzählung für Ex-Revoluzzer (Rancière 1998, S. 216f.).
Vielmehr ist es Rancières Ziel, mit philosophischen Letztbegründungsversuchen zu
brechen, um der Singularität und Kontingenz des politischen Handelns überhaupt
erst gerecht werden zu können. Die Singularität der Politik lag im Oktober 1961 in
der Desidentifikation junger Französinnen und Franzosen vom kolonialen Staat, die
einen „Unterschied der citoyenneté zu sich selbst“ demonstrierte (Rancière 1998,
S. 219). Die Ereignisse, die als „Algerienkrieg“ bezeichnet werden, erscheinen Ran‐
cière (1998, S. 219) hingegen als die Produktion des „Vergessens von innerer Alteri‐
tät“ und gerade darum als eine Polizeioperation, die bis heute anhält.

Desidentifikation als universelle Gleichheit: Formen und Grenzen der Solidarität
bei Rancière

Politische Subjektivierung als Desidentifikation ist für Rancière ein Gleichheitsvor‐
gang. Sie bringt eine nicht hierarchisch oder identitär vorgefasste citoyenneté auf die
Bühne, ‚verifiziert‘ die Annahme universeller Gleichheit und inszeniert das Ereignis
von Demokratie – drei Begriffe, die er bis zur Ununterscheidbarkeit miteinander in
Verbindung bringt. Während es eindeutig erscheint, welche Rolle der universalisti‐
sche Gleichheitsbegriff für Politik als Desidentifikation spielen soll – nämlich die
der Denaturalisierung von Hierarchien –, so sind die Kommentator*innen von Ran‐
cières Werk unterschiedlicher Auffassung, wenn es darum geht, ihren „normativen
Status“ in einem konzeptuellen Gefüge auszumachen, das ohne letztbegründete Ar‐
gumente auskommen soll (Deranty/Genel 2016, S. 57). An diesem Punkt kann zwi‐
schen drei Lesarten unterschieden werden: In einer ersten Lesart gilt Gleichheit bei
Rancière als universelle Komponente von Sprache oder menschlicher Intelligenz, da
noch im Befehl des Herrschenden eine Gleichheit vorausgesetzt sei, die das Ver‐
ständnis des Befehls als Befehl ermögliche (Rancière 2014a, S. 55-72; Russell/
Montin 2015). Diese „Gleichheit der Intelligenz“ wird durch politisches Handeln ak‐
tualisiert und destabilisiert als Hintergrundannahme jede Form von Hierarchie (Fjeld

2.

7 Der (von Rancière erwähnte) historische Hintergrund für Sartres Auseinandersetzung mit kolo‐
nialer und anti-kolonialer Gewalt ist einerseits das Massaker von Sétif, bei dem am 8. Mai 1945
zwischen 15.000 und 20.000 algerische Demonstrant*innen von französischer Polizei und kolo‐
nialen Milizen ermordet wurden, andererseits die Schlacht von Algier (1956-1957), wo der
Front de Libération Nationale einen Guerillakrieg gegen die französische Kolonialmacht führte,
mit etwa 300 französischen und zwischen 1.000 und 3.000 algerischen Todesopfern. Zu Sétif, s.
Peyroulou 2008. Zur Schlacht von Algier, s. Harbi/Stora 2004, S. 489.

197



2018, S. 39-75).8 Dies kann als fundamentalistische Lesart bezeichnet werden. So
schreibt Abbas (2019, S. 395), dass Rancière „aus der radikalegalitären Intelligenz
der Menschen […] ihr radikalegalitäres Anrecht auf politische Teilhabe” ableite.
Eine ähnliche, fast aristotelische Interpretation findet sich bei May:

„Frauen, Schwule und Lesben, Afro-Amerikaner*innen und andere können alle im Na‐
men der Gleichheit handeln, weil sie alle in der Lage sind, gemeinsam ein sinnerfülltes
Leben zu führen – d.h. alle sind sprechende Wesen – und alle sollten mit dem Respekt
behandelt werden und andere mit dem Respekt behandeln, der in dieser Fähigkeit be‐
gründet liegt“ (May 2009, S. 11).

Diese fundamentalistische Lesart scheint Rancières Gleichheitsannahme aber als ge‐
nau das zu positionieren, was er andernorts als archi- bzw. para-politische Fest‐
schreibung einer gerechten Ordnung von sich weist und als moralphilosophische
Spielarten der Polizei ablehnt (Chambers 2013, S. 59-66). So argumentiert Myers
(2016, S. 47f.), dass bei Rancière Gleichheit in „Beweis-Ereignissen” (demonstra‐
tive events) in Erscheinung trete, durch die eine „universelle, aber verleugnete Be‐
dingung” enthüllt würde. Doch eine solche Vorstellung von Gleichheit als der ver‐
borgene Grund sozialer Hierarchien ist mit einem Rancièreschen Politikbegriff nicht
zu vereinbaren: Egalitäre Politik als radikal-erfinderische Intervention kann nicht auf
die Verwirklichung einer ohnehin ‚natürlich‘ bestehenden Gleichheit zurückgeführt
werden. Wie Chambers (2013, S. 26f.) bündig formuliert: „Für Rancière ist Gleich‐
heit kein Ordnungsprinzip, sondern ein Mechanismus der Unordnung.“

Die post-fundamentalistische Lesart gründet, zweitens, den universalistischen
Gehalt der Rancièreschen Gleichheitsannahme nicht im Wesen der Sprache oder in
gleicher Intelligenz, sondern sieht bei Rancière einen „emanzipatorischen Aprioris‐
mus“ am Werk, der „letztlich nur axiomatisch [...] behauptet werden kann“ (Mar‐
chart 2010, S. 183). Doch während ein non sequitur der Rancièreschen Gleichheits‐
behauptung von Marchart (2010, S. 183f.) beklagt wird, verteidigt Zerilli (2005,
S. 63) gerade seine Unableitbarkeit: „Die Theorie, die der Politik angemessen ist,
[…] ist selbst ein Handeln und kein Wissen, das die Politik von außen anleiten könn‐
te.” Dies muss auch für Rancières Annahme universeller Gleichheit gelten; genau
deshalb spricht Rancière (2009) auch stets von einer „Behauptung“ (présupposition)
von Gleichheit statt von einer Tatsache (Chambers 2013, S. 25-31). Die Frage nach
den „normativen Ressourcen“, die den Dialog zwischen Rancière und Axel Hon‐
neth9 bestimmt hat, kann nicht als eine der politischen Handlung vorausgehende
Frage formuliert werden, ohne selbst die Politik als Politik zu gefährden (Deranty/
Genel 2016, S. 16). Flügel-Martinsen (2015) bringt dieses Problem auf den Punkt,
wenn er von einer „Normativitätsbegründungsfalle“ spricht. Damit ist Rancières

8 Fjeld (2018, S. 6ff.) unterscheidet bei Rancière zwischen drei Gleichheitsbegriffen (intellektuell,
politisch und ästhetisch), die auf verschiedene Weise behauptet bzw. begründet würden.

9 Siehe dazu auch den Beitrag von Matthias Flatscher und Sergej Seitz in diesem Band.

198



Gleichheitsbegriff gerade kein „fundamentalistischer Restbestand“, wie Marchart
(2010, S. 184) meint, sondern Resultat einer konsequenten Weigerung, die politische
Dimension der polemisch behaupteten Gleichheit wieder philosophisch einzufangen
und damit zu untergraben – etwa durch eine Ontologie des Antagonismus.10

So überzeugend die post-fundamentalistische Lesart eine philosophische Begrün‐
dung von Gleichheit vermeidet, so kann sie Rancières Gleichheitsbegriff nicht von
seinen gesellschaftlich-historischen Umständen lösen. Diese stehen im Mittelpunkt
einer provinzialisierenden Lesart. Dipesh Chakrabarty (2009, S. xiii) folgend bedeu‐
tet „Provinzialisieren“

„herauszufinden, wie und in welchem Sinn europäische Ideen, die als ‚universell‘ galten,
zugleich aus einer sehr partikularen intellektuellen und historischen Tradition bezogen
worden sind, die keine universelle Gültigkeit behaupten kann. Dies bedeutet, die Frage
zu stellen, was das Denken mit seinem Ort zu tun hat. Kann Denken seinen Herkunftsort
transzendieren? Oder lässt der Ort einen Abdruck im Denken, der auf diese Weise die
Idee einer vollständig abstrakten Kategorie in Frage stellt?“

Die Provinzialisierung von Rancières politischer Theorie heißt nicht etwa, die Radi‐
kalität seines Entwurfs aufgrund historischer Determiniertheit zu verwerfen, sondern
zu untersuchen, inwieweit der „emanzipatorische Apriorismus“ (Marchart 2010, S.
178) Politik in einem Kontext transzendierenden Sinn definiert, der selbst wiederum
Ausdruck einer partikularen Kultur bleibt. Damit würde sich der prinzipiell ‚leere‘
Universalismus Rancièrescher Politik als Echo einer französischen Tradition erwei‐
sen – und damit wiederum selbst als Ausdruck einer ‚polizeilichen‘ Identität. Wie
bei Lefort (1986, S. 30), der die „demokratische Erfahrung“ als Errungenschaft einer
europäischen Entwicklung von Säkularisierung und der „Desinkorporation“ des So‐
zialen ansah, so scheint auch Rancières Gleichheitsbegriff – obgleich weniger expli‐
zit – auf einen normativen Eurozentrismus zu verweisen, insofern eine spezifische
Emanzipationserzählung zum Merkmal von Politik überhaupt universalisiert wird.11

Balibar folgt dieser provinzialisierenden Lesart bereits 1995 in seinem Beitrag zur
Konferenz France-Algérie. Regards croisés unter dem Titel Algérie, France – une
ou deux nations? (Algerien, Frankreich – eine oder zwei Nationen?):

„Jacques Rancière sagt uns: vom Verhältnis zwischen Frankreich und Algerien zu spre‐
chen, bedeutet zuallererst, vom Verhältnis Frankreichs ‚zu sich selbst' zu sprechen, zur
Alterität, die es beinhaltet und die es zu einem großen Teil verleugnet. Dies heißt, die
Frage nach der Desidentifizierung zu stellen, ohne die es keine demokratische Politik ge‐
ben kann. Für ihn wie für mich ist es aufgrund unserer Nationalität schwierig, auf die an‐
dere Seite zu wechseln [passer sur l‘autre bord]. Aber müssen wir das nicht tun, hier und

10 In der Absage an eine Ontologie des Politischen unterscheidet sich Rancières Spielart des Post‐
fundamentalismus deutlich von Chantal Mouffes (2005, S. 8-35) Theorie radikaler Demokratie,
die aus der These eines ontologischen Antagonismus Schlüsse für das politische Handeln zieht.

11 Zu Leforts Idee der westlichen Moderne als historische und zugleich vorgeblich „quasi-trans‐
zendentale“ Bedingung von Demokratie siehe Marchart 2000, S. 78ff.

199



jetzt? […] Dennoch, jene Diskurse der Desidentifizierung, durch die sich ein jeder ver‐
sucht, von seiner ihn gefangen haltenden Identität zu befreien und die Alterität anzuer‐
kennen, die ihn ausmacht – könnten diese Diskurse ein einziger Diskurs sein, oder we‐
nigstens ein gemeinsamer Diskurs, ein geteilter Diskurs? Es ist nicht auf abstrakte Weise,
sondern auf Basis einer konkreten, schmerzhaften Erfahrung, dass wir eine Form der Ge‐
genseitigkeit finden müssen“ (Balibar 1997, S. 8).

Obwohl Balibar genau wie Rancière die Solidarität mit den algerischen Demons‐
trant*innen als einen mit citoyenneté benannten Desidentifikationsprozess denken
will, so unterstreicht er zugleich, dass eine Vielzahl von Diskursen der Desidentifi‐
zierung keinesfalls durch Abstraktion auf universelle Gleichheit reduziert werden
können. Im Gegensatz zu Rancière, dessen Auseinandersetzung mit postkolonialen
Fragen nach 1995 wieder abbricht, steht das komplexe Verhältnis von pluralen
historischen Erfahrungen und universalistischer Politik bis heute im Zentrum von
Balibars (2016) Denken.

Für Rancière jedoch bleibt der Weg einer historischen Diskursanalyse weitestge‐
hend verschlossen, da die sozialwissenschaftliche Betrachtung von Machtverhältnis‐
sen das Risiko liefe, in eine die Politik eliminierende Polizeilogik umzuschlagen.
Dabei ist es Rancières Unwille, seine eigene Position als weißer französischer Philo‐
soph in der postkolonialen Metropole in den Blick zu bekommen, die seinen ab‐
strakten Gleichheitsbegriffs in die Nähe eines ‚differenzblinden‘ Universalismus à la
française bringt. Insofern Rancières Gleichheitsbehauptung gerade nicht philoso‐
phisch als Ordnungsprinzip, sondern politisch als „Mechanismus der Unordnung“
(Chambers 2013, S. 26f.) verstanden werden soll, muss sie sich auch einer politisch-
kontextuellen Kritik aussetzen. Genau auf dieser Ebene verfehlt die polemische In‐
tervention des Rancièreschen Universalismus aber ihr Ziel, indem sie die Verstri‐
ckung französischer Universalismus-Diskurse in die Reproduktion (post)kolonialer
Hierarchien systematisch ausblendet.

„Wie Sie vielleicht wissen, bin ich Franzose“: Gleichheit unter postkolonialen
Bedingungen

Rancières Unverständnis gegenüber der Bedeutung des strategischen Essentialismus
für anti-koloniale und anti-rassistische Bewegungen ist in seinem Begriff der Politik
als Gleichheitsvorgang angelegt. So richtet La haine de la démocratie (2005) zwar
den Blick auf Rosa Parks, die sich 1955 weigerte, in Montgomery, Alabama ihren
für weiße Busfahrgäste reservierten Sitzplatz aufzugeben (Rancière 2006, S. 136f.).
Doch wird dieser Akt in Rancières Perspektive als eine Affirmation universeller
Gleichheit gewertet und von jedem substantiellen Bezug zu Rassifizierung losgelöst
– etwa auch die Tatsache, dass die Aktivistin Parks sich selbst später der Black

3.

200



Power-Bewegung anschloss.12 Für Rancière (2006, S. 136) geht es in Rosa Parks‘
Widerstand, gemäß seines abstrakten Politikbegriffs, um die differenzblinde Gleich‐
heitsbehauptung einer „Bürgerin der Vereinigten Staaten, die sich entschloss, die
Rechte zu haben, die sie nicht hatte.“

Die Frage, welche spezifische Hierarchie durch eine citoyenneté politique jeweils
unterbrochen wird, stellt sich für Rancière nicht. Im Gegensatz zu Balibars Sensibi‐
lität für historisch situierte Diskurse der Desidentifizierung verschmelzen Rancières
Fallbeispiele vor dem Horizont einer abstrakten Universalität. So erscheinen Franzö‐
sinnen und Franzosen, die sich vom Staat desidentifizieren, als äquivalent zu algeri‐
schen Aktivist*innen, und Rosa Parks wiederum als austauschbar mit Olympe de
Gouges (Rancière 2006, S. 135). Konkrete Unterdrückungserfahrungen dürfen gera‐
de nicht in Erscheinung treten, denn sie liefen Gefahr, vom Zwischenraum egalitärer
Politik in die Echokammer prä-politischer Identitäten abzugleiten. Vor diesem Hin‐
tergrund kann es nicht verwundern, dass Rancière 2005 die massiven Banlieue-Un‐
ruhen als identitär und unpolitisch kritisiert hat und sich einer Solidarisierung mit
den mehrheitlich nicht-weißen Demonstrierenden verweigerte (Gündoğdu 2017,
S. 208). Rancières frappierende und zugleich für die französische Debatte kaum un‐
gewöhnliche Weigerung, die Affirmation einer subalternen Identität als Politik ernst
zu nehmen, erscheint hierbei als eine Form von rassifizierter Blindheit, wie sie in
epistemologischen Debatten der critical race theory seit langem diskutiert wird.

Bereits in Schwarze Haut, weiße Masken (1952) liefert Fanon (2008, S. 152f.)
nicht nur eine phänomenologische Analyse der Entmenschlichung von als ‚schwarz‘
rassifizierten Subjekten durch ‚Weiße‘, die in einem schwarzen Gesicht nur „exoti‐
sche“ oder animalische Züge wahrnehmen können; wie José Medina hervorgehoben
hat, richtet sich Fanon auch gegen eine weitere Form des „weißen Unwissens“
(white ignorance), nämlich gegen jene wohlgemeinte Blindheit, die selbst Anti-Ras‐
sist*innen wie Sartre (oder Rancière) befallen könne: das Vergessen der Menschlich‐
keit des Schwarzen „in seiner Differenz, […] in der Spezifik der schwarzen Erfah‐
rung des Leids“ (Medina 2013, S. 151). „Jean-Paul Sartre hat vergessen, dass der
Schwarze in seinem Körper sehr anders leidet als der weiße Mann“, schreibt Fanon
(2008, S. 117). Medina (2013, S. 150-154) zufolge sorgt die color blindness eines
abstrakten Universalismus dafür, jene Bedingungen auszublenden, die überhaupt erst
das Privileg begründen, von spezifischen Unterdrückungserfahrungen abstrahieren
zu können. Dies sei die Meta-Blindheit (meta-blindness) differenzblinder Politik: ein
Abstumpfen gegenüber den Bedingungen des Abstrahierenkönnens, aber auch ein
Ausblenden hierarchischer Machtstrukturen, die durch universalistische Diskurse
gestützt werden (Medina 2013, S. 75f., 150ff., 209-212). Solche Meta-Blindheit ge‐
winnt an zusätzlicher Bedeutung im Nachwirken französischer Kolonialdiskurse, die

12 „Parks’s beliefs and activities [...] challenge the sharp line often drawn between the civil rights
and Black Power struggles“, schreibt z.B. Theoharis (2013, S. 203).

201



eine mission civilisatrice gegenüber ‚wilden‘ Völkern im Globalen Süden nicht etwa
als Widerspruch zur revolutionären Tradition Frankreichs, sondern explizit als ihre
Fortführung angesehen haben (Conklin 1997, S. 1-38).

Auf der Ebene begrifflicher Abstraktion ist sich Rancière (2009, S. 118) auch
durchaus bewusst, dass „Politik fast überall und zu jeder Zeit mit der Polizei verbun‐
den oder sogar mit ihr verwechselbar ist.“ Gegen anti-institutionelle Lesarten hat
Chambers (2013, S. 38-65, 173) deutlich gemacht, dass Rancières Politik „unrein“
und mit den Institutionen und Machtstrukturen, gegen die sie sich richtet, „verkno‐
tet“ bleibt.13 Doch scheint Rancière nicht auf den Gedanken zu kommen, dass seine
Äquivalenz von Desidentifizierung und Universalismus – sein eigener Politikbegriff
– selbst einer Polizeilogik zum Verwechseln ähnlich werden könnte. So ist es seiner
Meta-Blindheit geschuldet, dass er 1999 in einem Interview für die Quebecer Zeit‐
schrift Possibles die sozial-historische Determiniertheit seines Gleichheitsbegriffs
anerkannt und deren Bedeutung im selben Atemzug verworfen hat:

„Politik beginnt, wenn man nicht mehr der Repräsentant einer partikularen lokalen, reli‐
giösen oder sozialen Gemeinschaft ist. Politik beginnt, wenn man endlich eine Identifi‐
zierung mit Anonymität erreicht. […] In Frankreich kämpfen Gruppen nicht um ihre
Rechte als Gruppen, sondern um eine Art universelles Recht. Schauen Sie sich den Un‐
terschied zwischen den feministischen Bewegungen in Frankreich und Nordamerika an.
[…] Frankreich ist ein Land, in dem alle spezifischen Kämpfe die Form eines Kampfes
um Gleichheit nehmen können“ (Rancière 2014b, S. 140f.).

Rancières Selbstwiderspruch liegt darin, dass Politik in der Desidentifizierung von
prä-politischen Identitäten liegen soll, aber genau dieser Politikbegriff von ihm zum
Ausdruck einer spezifisch französischen Tradition erklärt wird. Im Gegensatz zu Ba‐
libar, für den auf den ersten Schritt der Selbstprovinzialisierung eine reflexive Ana‐
lyse von historisch situierten Universalismen im Plural folgen muss, beharrt Ranciè‐
re (2014b, S. 140) darauf, dass Politik zugleich eine „Identifizierung mit Anonymi‐
tät“ bedeute – nicht etwa mit einem Anders-Selbst-Sein (Anders-Frau-Sein, Anders-
Schwarz-Sein, etc.). Obwohl Rancière (2014b, S. 141) sich darüber im Klaren ist,
dass „ein winziges Segment der Bevölkerung“ über „eine Art Monopol über die
Universalität“ verfügt, bezieht er diesen Befund an keiner Stelle auf sich selbst. Eine
Meta-Blindheit für die Bedingungen und Effekte seines universalistischen Gleich‐
heitsbegriffs verschließt ihm darum auch den Blick auf die Pluralität feministischer
Diskurse in Frankreich, die, wie Françoise Vergès, Hourya Bentouhami und Elsa
Dorlin gezeigt haben, keineswegs auf die stereotype Vorstellung eines universalisti‐
schen Feminismus reduziert werden können.14 Sudeep Dasguptas Frage in einem In‐
terview von 2008, wie sich die Kritik der Selbstidentität zum Feld der postkolonia‐
len Studien verhalte, hat Rancière noch einmal mit dem widersprüchlichen Versuch

13 Rancières Politik ist also keineswegs mit dem Bruchmoment einer Revolution zu verwechseln.
14 Siehe exemplarisch Vergès 2019; Bentouhami 2018; Dorlin 2017.

202



beantwortet, seine politische Position (seine Theorie als politische Intervention) in
seiner polizeilichen Identität (seinem Französisch-Sein) begründen zu wollen:

„Wie Sie vielleicht wissen, bin ich Franzose [lacht]. In Frankreich gibt es keine Identi‐
tätspolitik, da gibt es keine postkolonialen Studien. Die werden in Frankreich systema‐
tisch ignoriert. Von daher ist meine Auseinandersetzung mit der Frage des Subjekts auch
nie der Versuch gewesen, Fragen der Identitätspolitik oder hybrider, postkolonialer Iden‐
titäten usw. zu berücksichtigen“ (Dasgupta, 2008, S. 76).

Diese Aussage ist nicht nur unzutreffend, sondern geradezu Ausdruck einer Sprech‐
blockade – einer „kolonialen Aphasie“, wie Ann Laura Stoler (2011, S. 131) es in
Bezug auf Rancière formuliert hat. Medina folgend kann Rancières eigene Unfähig‐
keit, sich selbst im Raum der französischen Postkolonie zu verorten, als Effekt sei‐
nes differenzblinden Universalismus interpretiert werden. Die Erfahrungen anti-ras‐
sistischer Bewegungen zeigen in besonderer Weise, dass jene Subjekte, denen die
Polizeiordnung die Position des ‚Weißen‘ zugewiesen hat, durch universalistische
Diskurse kaum für Solidarität zu sensibilisieren sind. Im Gegenteil: Die Differenz‐
blindheit des Universalismus läuft das Risiko, privilegierte Subjekte in ihrem unge‐
störten Selbstbezug zu belassen und damit politische Erfahrungen noch unwahr‐
scheinlicher zu machen als sie ohnehin schon sind (Medina 2013, S. 149-154). So
kommt Rancière zum gleichen Selbstwiderspruch wie französische Republika‐
ner*innen, die die ‚identitären‘ Diskurse nicht-weißer Akteur*innen kritisieren, aber
kein Problem damit haben, ihren Universalismus als französische Eigenheit zu ver‐
teidigen.15 An diesem Punkt zeigt sich in aller Deutlichkeit, dass Universalismus
nicht immer und überall eine Desidentifizierung von polizeilicher Identität erreicht;
er kann sogar selbst zum Polizeimechanismus werden. Anstatt also Desidentifizie‐
rung und Universalität gleichzusetzen, müsste zwischen kontextspezifischen Subjek‐
tivierungsformen unterschieden werden. So kann ein als ‚weiß‘ rassifiziertes Subjekt
kaum durch einen abstrakten Universalismus „verlernen, ‚weiß‘ zu sein“, sondern,
wie Fanon (2008, S. 111-114) betont, dialektisch, in der Begegnung mit der Selbstaf‐
firmation des Nicht-Weißen (Vergès 2005, S. 63).

Auf eine differenziertere Sicht zielt Medinas (2013, S. 27-30) Idee der „epistemi‐
schen Reibung“ (epistemic friction), die insofern der Rancièreschen Desidentifizie‐
rung ähnelt, als dass sie das Infragestellen von Selbstidentität als Dimension von
Demokratie betont, im Gegensatz zu Rancière aber Desidentifizierung als sozial-his‐
torisch situierten Prozess zwischen unterschiedlich positionierten epistemischen
Subjekten versteht. Bei Rancière könnte es vor allem seine ästhetische Theorie sein,
die die Möglichkeit eröffnet, Medina in eine empirisch anschlussfähige Analyse zu
folgen. So hat Rancière (2013a, S. 16-20) zwischen „Kunstregimen“ („régimes de

15 Eine weitaus kritischere Betrachtung der Wechselwirkungen universalistischer Diskurse und
rassifizierter Machtstrukturen findet sich hingegen bei Balibar 2017.

203



l‘art”) unterschieden: dem ethischen, dem repräsentativen und dem ästhetischen. Da‐
bei entspricht insbesondere der Übergang vom repräsentativen zum ästhetischen Re‐
gime nicht nur einer Unterscheidung zwischen referentieller und abstrakter Kunst,
sondern auch einem historischen Prozess und dem, was im Anschluss an Merleau-
Ponty (2015, S. 161-165) eine „Institution“16 genannt werden kann: einem „Regime
des Wahrnehmungsvermögens [perception], der Sinneswahrnehmung [sensation]
und der Interpretation von Kunst“ (Rancière 2013a, S. x) sowie einem „Regime der
Historizität” (Rancière 2013b, S. 13). Damit ermöglicht die Kategorie des régime es‐
thétique auch grundsätzlich eine Unterscheidung zwischen historisch situierten Poli‐
zeiregimen. Einer solchen Interpretation folgend, die Rancière in der Tradition von
Merleau-Ponty, Lefort und Castoriadis verortet, würde es wiederum möglich, die
Postkolonie als régime zu begreifen – als eine instituierte Konfiguration ästhetischer
Erfahrung, deren Spezifik u.a. in der polizeilichen Funktionsweise universalistischer
Diskurse besteht.

Fazit: Universalismus als Polizei, Solidarität als Politik

Trotz Rancières eigener Behauptung, sich niemals mit Fragen „postkolonialer Identi‐
täten“ befasst zu haben (Dasgupta 2008, S. 76), erscheint La cause de l‘autre als ein
wichtiger Beitrag zum Nachdenken über Solidarität unter den Bedingungen der
Postkolonie. Gegen die Vorstellung anti-kolonialer Politik als Kampf um die Selbst‐
identität eines unterdrückten Anderen entwickelt Rancière einen dezidiert politi‐
schen Begriff der Solidarität als Prozess der Selbstverfremdung unter Gleichen. Aus
Rancières Sicht eröffnet die Desidentifizierung von der eigenen, vermeintlich stabi‐
len Selbstidentität die Möglichkeit einer citoyenneté politique jenseits ‚polizeilich‘
zugewiesener Identitäten. Solche politische Bürger*innenschaft bringt bestenfalls
einen Universalismus der Zwischenräume hervor, für den eine universelle Gleichheit
nicht in transzendentalen Höhen angesiedelt ist, sondern in der Realität des politi‐
schen Handelns. Doch so sehr egalitäre Politik die polizeiliche Hierarchie unterbre‐
chen mag, so bleibt sie stets „unrein“ und mit den ihr entgegengesetzten Herr‐
schaftsstrukturen „verknotet“ (Chambers 2013; Woodford 2016). Wie Rancière in
seiner Antwort auf Honneth darlegt, führt „die Beachtung von Verwerfungen und
Asymmetrien“ nicht zwangsläufig zu „Relativismus“, sondern sie kann auch die
Grundlage bilden für eine

„anspruchsvollere Form des Universalismus: einer Form des Universalismus, die sich
nicht auf bloße Spielregeln beschränkt, sondern einen permanenten Kampf bezeichnet

4.

16 Balibar (2016, S. 142) suggeriert, dass Merleau-Ponty eine zentrale, kaum thematisierte Inspi‐
ration für Rancières Politikverständnis bilde. Zu Rancière und Merleau-Ponty siehe auch Plot
2014, S. 95-101.

204



[…], eine Erfindung von Verfahren, die dafür sorgen, dass ein existierendes Universelles
seine eigenen Grenzen konfrontiert und überwindet“ (Deranty/Genel 2016, S. 84).

Doch genau diese Problematisierung der Grenzen universalistischer Diskurse im
symbolischen Raum der französischen Postkolonie ist bei Rancière nicht zu finden.
Sein Universalismus bleibt unsensibel für die Verstrickungen mit einer Republika‐
nismustradition, die sich zwar als identitätsübergreifend ausgibt, jedoch gerade in
dieser Abstraktion anti-politisch operiert: Unter postkolonialen Bedingungen schlägt
Rancières Politikbegriff um in einen Universalismus als Polizei, der privilegierte
Subjekte in ihrem reibungslosen Selbstsein bestätigt und damit ein auf gegenseitige
Selbstverfremdung angewiesenes politisches Handeln zusätzlich erschwert. Dadurch
verspielt Rancière seine wertvollen Einsichten in die notwendige Beziehung zwi‐
schen Alterität und politischer Solidarität. Die Methode des emanzipatorischen
Apriorismus, der die universelle Gleichheit als unbegründbare These einführt, er‐
weist sich als Symptom einer Meta-Blindheit für die konkreten Bedingungen und
Effekte universalistischer Diskurse. Schärfer formuliert: Rancièresche Politik wird
selbst zur Polizei, insofern sie ihre Differenzblindheit in einer spezifisch französi‐
schen Universalismus-Tradition begründet, postkoloniale und rassifizierte Macht‐
strukturen systematisch ausblendet und gerade dadurch perpetuiert. Trotz seines in‐
tensiven Nachdenkens über das französisch-algerische Verhältnis, verweigert sich
Rancière einer „intimeren Kolonialgeschichte“ (Stoler 2011, S. 131), erklärt postko‐
loniale Studien in Frankreich für inexistent und vermeidet die kritische Auseinander‐
setzung mit der kolonialen Dimension historisch instituierter Universalismen im
Plural, wie sie Balibar in den letzten Jahrzehnten entwickelt hat. Mit dieser Kritik
ist Rancières theoretische Provokation aber noch nicht von der Hand gewiesen, son‐
dern verlangt nach einem gehaltvolleren Institutionsbegriff und einem Nachdenken
über die Möglichkeit nicht-polizeilicher Formen empirischer Sozialforschung.

Literatur

Abbas, Nabila, 2019: Jacques Rancière. In: Comtesse, Dagmar/Flügel-Martinsen, Oliver/
Martinsen, Franziska/Nonhoff, Martin (Hg.): Radikale Demokratietheorie, Frankfurt a.M.,
S. 388-400.

Balibar, Étienne, 1992: Le mot race n’est pas „de trop“ dans la Constitution française. In:
Mots. Les langages du politique 33, S. 241-256.

Balibar, Étienne, 1997: Algérie, France: une ou deux nations?. In: Lignes 1, 30, S. 5-22.
Balibar, Étienne, 2016: Des Universels. Essais et conférences. Paris.
Balibar, Étienne, 2017: L’universalisme ne rassemble pas, il divise. In: Le Monde, 9.2.2017.

Unter: https://www.lemonde.fr/idees/article/2017/02/09/etienne-balibar-l-universel-ne-rass
emble-pas-il-divise_5077178_3232.html, download am 18.10.2019.

5.

205



Beltrán, Cristina, 2009: Going Public. Hannah Arendt, Immigrant Action, and the Space of
Appearance. In: Political Theory 37, 5, S. 595-622.

Bentouhami, Hourya, 2017: Notes pour un féminisme marron. Du corps-doublure au corps
propre. In: Comment s’en sortir? 5, S. 108-125.

Bosteels, Bruno, 2010: Archipolitics, Parapolitics, Metapolitics. In: Deranty, Jean-Philippe
(Hg.): Jacques Rancière. Key Concepts. New York, S. 80-92.

Brunet, Jean-Paul, 1999: Police contre FLN. Le Drame d’octobre 1961. Paris.
Butler, Judith, 2000: Restaging the Universal. Hegemony and the Limits of Formalism. In:

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Contingency, Hegemony, Universality. Con‐
temporary Dialogues on the Left, London/New York, S. 11-43.

Castoriadis, Cornelius, 1999: L’institution imaginaire de la société. Paris.
Chakrabarty, Dipesh, 2009: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Dif‐

ference. Princeton.
Chambers, Samuel/O’Rourke, Michael, 2009: Jacques Rancière on the Shores of Queer Theo‐

ry. In: borderlands 8, 2, S. 1-19.
Chambers, Samuel, 2013: The Lessons of Rancière. Oxford.
Conklin, Alice, 1997: A Mission to Civilize. The Republican Idea of Empire in France and

West Africa. 1895-1930. Stanford.
Deranty, Jean-Philippe, 2014: Regimes of the arts. In: Deranty, Jean-Philippe (Hg.): Jacques

Rancière: Key Concepts. London, S. 116-133.
Deranty, Jean-Philippe/Genel, Katia (Hg.), 2016: Recognition or Disagreement? A Critical

Encounter on the Politics of Freedom, Equality, and Identity. New York.
Dorlin, Elsa, 2017: Se Défendre. Une philosophie de la violence. Paris.
Fanon, Frantz, 2008: Black Skin, White Masks. New York.
Fjeld, Anders, 2018: Jacques Rancière. Pratiquer l’égalité. Paris.
Flügel-Martinsen, Oliver, 2015: Die Normativitätsbegründungsfalle. Die unterschätzte Be‐

deutung befragender und negativer Kritikformen in der Politischen Theorie und der Inter‐
nationalen Politischen Theorie. In: Zeitschrift für Politische Theorie 6, 2, S. 189-206.

Gündoğdu, Ayten, 2017: Disagreeing with Rancière. Speech, Violence, and the Ambiguous
Subjects of Politics. In: Polity 49, 2, S. 188-219.

Harbi, Mohammed/Stora, Benjamin (Hg.), 2004: La guerre d’Algérie: 1954-2004. La fin de
l'amnésie. Paris.

Havercroft, Jonathan/Owen, David, 2016: Soul-Blindness, Police Orders and Black Lives
Matter. Wittgenstein, Cavell, and Rancière. In: Political Theory 44, 6, S. 739-763.

Lefort, Claude, 1986: Essais sur le politique. Paris.
Marchart, Oliver, 2000: Division and Democracy. On Claude Lefort’s Post-foundational Poli‐

tical Philosophy. In: Filozofski vestnik XXI, 2, S. 51-82.
Marchart, Oliver, 2010: Die politische Differenz. Frankfurt a.M.
May, Todd, 2009: There are no Queers. Jacques Rancière and post-identity politics. In: bor‐

derlands 8, 2, S. 1-17.
May, Todd, 2010: Contemporary Political Movements and the Thought of Jacques Rancière.

Equality in Action. Edinburgh.
Mbembe, Achille, 2001: On the Postcolony. Berkeley/Los Angeles.

206



McNay, Lois, 2014: The Misguided Search for the Political. London.
Medina, José, 2013: The Epistemology of Resistance. Gender and Racial Oppression, Episte‐

mic Injustice, and Resistant Imaginations. Oxford.
Merleau-Ponty, Maurice, 201): L’institution, la passivité. Notes de cours au Collège de France

(1954-1955). Mit einem Vorwort von Claude Lefort. Paris.
Mouffe, Chantal, 2005: On the Political. London/New York.
Myers, Ella, 2016: Presupposing equality: The trouble with Rancière’s axiomatic approach.

In: Philosophy & Social Criticism 42, 1, S. 45-69.
Péju, Marcel/Péju, Paulette/Manceron, Gilles, 2011: Le 17 octobre des Algériens, suivi de. La

triple occultation d’un massacre. Paris.
Peyroulou, Jean-Pierre, 2008: Le cas de Sétif-Kherrata-Guelma (Mai 1945). In: Violence de

masse et Résistance. Réseau de recherche. 21.3.2008. Unter: http://bo-k2s.sciences-po.fr/m
ass-violence-war-massacre-resistance/fr/document/le-cas-de-sa-tif-kherrata-guelma-mai-19
45, download am 15. 2. 2020.

Plot, Martín, 2014: The Aesthetico-Political. The Question of Democracy in Merleau-Ponty,
Arendt, and Rancière. London/New York.

Rancière, Jacques, 1997: La cause de l’autre. In: Lignes 1, 30, S. 36-49.
Rancière, Jacques, 1998: Aux bords du politique. Paris.
Rancière, Jacques, 2000: Des régimes de l’art et du faible intérêt de la notion de modernité.

In: Rancière, Jacques: Le partage du sensible. Esthétique et politique. Paris.
Rancière, Jacques, 2006: Hatred of Democracy. London/New York.
Rancière, Jacques, 2009: A few remarks on the method of Jacques Rancière. In: Parallax 15,

3, S. 114-123.
Rancière, Jacques, 2013a: The Politics of Aesthetics. London/New York.
Rancière, Jacques, 2013b: Aisthesis. Scenes from the Aesthetic Regime of Art. London/New

York.
Rancière, Jacques, 2014a: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M.
Rancière, Jacques, 2014b: Moments Politiques. Interventions 1977-2009. New York.
Rancière, Jacques, 2016: Interview Thomas Claviez/Dietmar Wetzel mit Jacques Rancière. In:

Claviez, Thomas/Wetzel, Dietmar: Zur Aktualität von Jacques Rancière: Einleitung in sein
Werk, Berlin, S. 153-171.

Rancière, Jacques, 2019: Les vertus de l’inexplicable. À propos des ‚gilets jaunes.’ In: AOC,
8.1.2019. Unter: https://aoc.media/opinion/2019/01/08/vertus-de-linexplicable-a-propos-gil
ets-jaunes/, download am 18. 10. 2019.

Russell, Matheson/Montin, Andrew, 2015: The Rationality of Political Disagreement. Ranciè‐
re’s Critique of Habermas. In: Constellations 22, 4, S. 543-554.

Seelow, Soren, 2011: 17 octobre 1961. In: Le Monde, 17.10.2010. Unter: https://www.lemond
e.fr/societe/article/2011/10/17/17-octobre-1961-ce-massacre-a-ete-occulte-de-la-memoire-
collective_1586418_3224.html, download am 18.10.2019.

207



Schaap, Andrew, 2011: Enacting the Right to Have Rights. Jacques Rancière’s Critique of
Hannah Arendt. In: European Journal of Political Theory 10, 1, S. 22-45.

Spivak, Gayatri Chakravorty, 2006: Subaltern Studies. Deconstructing Historiography. In: Spi‐
vak, Gayatri Chakravorty: In Other Worlds. Essays in Cultural Politics. New York/London,
S. 179-196.

Stoler, Ann Laura, 2011: Colonial Aphasia. Race and Disabled Histories in France. In: Public
Culture 23, 1, S. 121-156.

Toscano, Alberto, 2018: The Name of Algeria: French Philosophy and the Subject of Decolo‐
nization. In: Viewpoint Magazine. Unter: https://www.viewpointmag.com/2018/02/01/nam
e-algeria-french-philosophy-subject-decolonization/, download am 18.10.2019.

Theoharis, Jeanne, 2013: The Rebellious Life of Mrs. Rosa Parks. Boston.
Vergès, Françoise, 2005: „Le Nègre n’est pas. Pas plus que le Blanc.“ Frantz Fanon, esclava‐

ge, race, et racisme. In: Actuel Marx 2, 38, S. 45-63.
Vergès, Françoise, 2019: Un féminisme décolonial. Paris.
Wahnich, Sophie, 2016: Nuit Debout. In: L’Homme & La Société 20, 200, S. 7-12.
Wall, Ilan Rua, 2012: Tunisia and the Critical Legal Theory of Dissensus. In: Law and Criti‐

que 23, 3, S. 219-236.
Wilder, Gary, 2015: Freedom Time. Negritude, Decolonization, and the Future of the World.

Durham.
Woodford, Claire, 2016: Disorienting Democracy. Politics of emancipation. Abingdon/New

York.
Zerilli, Linda, 2005: Feminism and the Abyss of Freedom. Chicago.

208


