2022 261

Eine Geschichte namens Verfassung:
Hannah Arendts Rechtsdenken
zwischen Isonomie und Autoritéit

Niklas Pldtzer

Abstract

This article presents the legal thought of Hannah Arendt as a post-foundationalist
account of constitutional authority. Where authority has traditionally been understood
as a hierarchical concept, akin to rule or domination, Arendt democratizes the notion of
authority by tying institutional durability to a continual renewal through acts of re-
founding. Arendt’s account of law can be understood as constituted by two dialectical
relationships: a dialectics of isonomy, in which a protective function interacts with an
enabling function, giving rise to a political notion of legal equality; and, secondly, a dia-
lectics of authority, in which acts of founding are mediated with durability by means of
a “principle” (from Latin principium, beginning). Arendt thus shifts the attention from
a philosophical concern with normative grounds to a political theory of institutional
temporality — a move with profound implications, as it locates a contested politics of
memory within the symbolic dimension of legal order.

Keywords: authority — collective memory — constitutionalism — equality — Hannah
Arendt — isonomy — law — post-foundationalism — principle — temporality

I. Einleitung:
Autoritit als Problem kollektiver Erinnerung

Kaum ein Satz der Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts wird so oft im Munde
geflihrt wie Hannah Arendts ,,Recht, Rechte zu haben®. Losgelost von Arendts Diskus-
sion von Flucht und Staatenlosigkeit ist das ,,right to have rights zu einer gern zitierten
Phrase avanciert.! Dass dabei ausgerechnet Arendt als Stichwortgeberin fiir ein Global
Governance-Milieu dienen soll, entbehrt nicht einer gewissen Ironie. Denn wie kaum
eine andere Denkerin richtet sie sich gegen einen abstrakten Menschenrechtsdiskurs,
der in weiter Ferne von jenen Akteur:innen stattfindet, von deren Rechten gerade die
Rede sein soll — wie von den Rechten Gefliichteter als politisch organisierter Men-
schen.? Das ,,Recht, Rechte zu haben® ist niemals ein Recht fiir ausgeschlossene Opfer:
Die Gleichheit von Rechtssubjekten bleibt bei Arendt immer an die Erfahrung des poli-

! Arendt, Origins of Totalitarianism, 1951, 296 f.; dies., Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft,
1955, 754.

? Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights: Hannah Arendt and the Contemporary Struggles of
Migrants, 2015.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

262 Niklas Plétzer RphZ

tischen Handelns gekoppelt.® IThr Nachdenken iiber die Grundlagen des Rechts zielt
nicht auf eine Ausweitung von nationalstaatlich bereits abgesicherten und transzen-
dentalphilosophisch zu begriindenden Menschenrechten, sondern vielmehr auf die Not-
wendigkeit, die Form des Rechts jenseits von Moral und nationalstaatlicher Souveré-
nitdt neu zu denken. Es steht also das Verhéltnis von Recht und Politik iiberhaupt zur
Debatte.*

In der Arendt-Rezeption ist diese Pointe jedoch aufgrund von zwei gegenldufigen
Interpretationsstromungen weitgehend verloren gegangen. Fiir eine an Jiirgen Haber-
mas’ Diskursethik geschulte Lesart ist Arendt eine Denkerin des kommunikativen Han-
delns, die in die Nihe kantischer Moralphilosophie geriickt worden ist.> Im Mittelpunkt
dieser wirkméchtigen Interpretation steht die Suche nach normativen Grundlagen:
Recht und Institutionen werden im Lichte einer die Politik transzendierenden Sphire
eines moralisch verstandenen Menschenrechts betrachtet.® Gegen diese kantianische
Stromung hat eine agonistische Lesart Arendt als Denkerin bruchhafter Interventionen
und revolutiondrer Ausnahmezustinde stark gemacht.” Diese post-fundamentalistisch
orientierte Position weist normative Grundlegungsversuche zuriick und pocht auf die
,,Gebiirtlichkeit” (natality) politischer Gemeinschaften: auf das schlechthin Neue, das
durch das Handeln unaufhérlich in die Welt getragen wird und damit jeden Versuch
einer letztgiiltigen Sinngebung in den Strudel einer radikalen Kontingenzerfahrung
stiirzt.®

Doch was bei beiden Lesarten in Vergessenheit zu geraten droht, ist die Stellung von
Recht und Institutionen. Die Sorge um die Dauerhaftigkeit institutioneller Formen
unterscheidet Arendt ndmlich von jenen radikal-demokratischen Ansitzen, die ,,den
Moment des Politischen* ausschlieBlich als eine Unterbrechung von Kontinuitdt und
Ordnung verstehen.’ Fiir die Denkerin politischer Institutionen war ,,die Freiheit der
Spontaneitit (...) selbst noch gleichsam pripolitisch®.'” Das heift wiederum nicht, dass
Arendts oftmals als ein Loblied auf die amerikanische Verfassung karikierte Institutio-
nentheorie auf einen liberalen Rechtsbegriff hinausliefe. Wéhrend liberale Den-
ker:innen eine Verfassungsordnung als einen moralisch gebotenen Schutzrahmen fiir
individuelle Rechte verteidigen, so geht es Arendt nicht nur um den negativ-schiit-
zenden Aspekt von Recht, sondern zugleich um eine aktivierende, auf das Handeln ver-
wiesene Dimension des Rechts. Nur eine Rechtsordnung, die Individuen nicht nur
schiitzt, sondern das Handeln unter Freien und Gleichen ermdglicht und bejaht, kann

* Fiir eine systematische Kritik der Verkiirzung des ,,Rechts, Rechte zu haben* auf ein ,,Recht auf
Schutzrechte®, s. Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 5 ff.; in der deutschsprachigen
Debatte, s. zuletzt Schmalz, Recht, Politik und die Bedingungen der Ko-Préasenz: Das ,,Recht, Rechte
zu haben® im Lichte gegenwiértiger Migrationsfragen, RphZ 2021, 32.

* Volk, Arendtian Constitutionalism: Law, Politics and the Order of Freedom, 2015.

’ So bereits Habermas, Hannah Arendts Begriff der Macht, Merkur 341 (1976).

® Benhabib, Hannah Arendt: Die melancholische Denkerin der Moderne, 1998; dies., Die Rechte
der Anderen, 2008.

7 Honig, Arendt’s Accounts of Action and Authority, in: dies., Political theory and the Displacement
of Politics, 1993, 76; Kalyvas, Democracy and the Politics of the Extraordinary: Max Weber, Carl
Schmitt, and Hannah Arendt, 2008.

¥ Vgl. Marchart, Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung, 2005.

? Zur radikalen Demokratietheorie und der Dauerhaftigkeit politischer Institutionen, s. Herrmann/
Flatscher (Hrsg.), Institutionen des Politischen, 2020.

19 grendt, Was ist Politik?, 2003, 51.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 263

den Anspruch erheben, iiberhaupt eine politische Ordnung zu sein.' Wie Christian Volk
gezeigt hat, verlangt die spezifische Rationalitét des politischen Handelns nach institu-
tionellen Formen, deren Legitimation sich nicht aus der Anwendung einer transzenden-
tal ermittelten Norm ergibt.' Stattdessen gelingt es einer sich positiv auf Politik bezie-
henden Rechtsordnung, das Handeln dauerhaft im Sinne von Freiheit und Gleichheit
anzutreiben. Dieses Motivationsvermogen republikanischer Institutionen findet seine
Entsprechung in einem Begriff von Recht, der die Politik nicht einer vermeintlich sta-
tischen Rechtsform als duBerlich gegeniiberstellt, sondern das Recht als immer schon
dialektisch mit dem politischen Handeln verwoben ausweist.

Die Folge ist eine radikale Abkehr von traditionellen Rechtstheorien, die die Funk-
tion des Rechts (in Ubereinstimmung mit der Etymologie des griechischen ,,Nomos*)
als begrenzend oder einhegend verstehen.'® Arendt stiitzt sich in ihrer Konzeptualisie-
rung einer republikanischen Form des Rechts auf Denkfiguren einer romischen Tradi-
tionslinie: vom Begriff des Rechts als /ex (vom Lateinischen /egare, verbinden) zu
Montesquieus Idee vom Recht als rapport, d. h. als Form der zwischenmenschlichen
Bezogenheit, die einen Raum zwischen Subjekten stiftet anstatt ihnen als Grenze oder
Befehl entgegenzustehen.' Eine jiingere Welle der Arendt-Forschung hat diese
romischen Elemente verstirkt in den Blick genommen und so dazu beigetragen, die
weitverbreitete Vorstellung von Arendt als einer hellenophilen Nostalgikerin zu korri-
gieren. Der Schritt von Athen nach Rom entspricht hier einer theoretischen Bewegung
vom fliichtigen Erscheinungsraum des Handelns zu Fragen institutioneller Dauerhaf-
tigkeit.'> Arendts Interesse an Rom ist dabei alles andere als antiquarischer Natur. Wie
Walter Benjamin zitiert sie Marx’ Bemerkung, ,,die Franzosische Revolution habe in
rdmischem Gewand den Schauplatz der Geschichte betreten*'® und im Sinne eines ben-
jaminianischen Geschichtsverstiandnis geht es ihr um die nicht-linearen Konstellatio-
nen, die das antike Rom im Lichte von modernen Revolutionen neu erscheinen lassen.'’
Arendts Ziel ist hierbei die Suche nach produktiven ,,Denkbruchstiicken®, die einen

"' Ein Gemeinwesen (...), das nicht ein Erscheinungsraum fiir die unendlichen Variationen des Vir-
tuosen ist, in denen Freisein sich manifestiert, ist nicht politisch.” Arendt, Freiheit und Politik, in: dies.,
Zwischen Vergangenheit und Zukunft: Ubungen im politischen Denken, 2012, 208.

'2 Volk, Arendtian Constitutionalism, 2015, 214 ff.; vgl. Ahrens, Die Griindung der Freiheit. Hannah
Arendts politisches Denken iiber die Legitimitdt demokratischer Ordnungen, 2004.

3 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 118 ff.

14 Die detaillierteste Diskussion der Unterscheidung von lex und nomos findet sich ibid., 109 ff.; fiir
eine systematische Darstellung der drei arendtschen Rechtsbegrifte (lex, nomos, rapport), s. Volk, From
Nomos to Lex: Hannah Arendt on Law, Politics, and Order, Leiden Journal of International Law 23
(2010), 759.

'S Taminiaux, Athens and Rome, in: Vila (Hrsg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt,
2000, 165; Tsao, Arendt against Athens: Rereading the Human Condition, Political Theory 30/1
(2002), 97; Breen, Law beyond Command? An Evaluation of Arendt’s Understanding of Law, in:
Goldoni/McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the Law, 2012, 15.

1% Arendt, Uber die Revolution, 1963, 62: , Die franzésische Revolution verstand sich als ein wie-
dergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom genau wie die Mode eine vergangene Tracht zitiert.” Ben-
Jjamin, Uber den Begriff der Geschichte, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1-2, 1980, 700.

7 Vgl. Arendt, Walter Benjamin, 1892-1940, in: dies., Men in Dark Times, 1968, 153 ff.; zur Bedeu-
tung des benjaminianischen Geschichtsverstandnisses bei Arendt, s. Schoonheim, The ‘rightful place
in man’s enduring chronicle’: Arendt's Benjaminian historiography, History of European Ideas 46
(2020), 844.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

264 Niklas Plétzer RphZ

neuen Blick auf die Geistesgeschichte des Westens erlauben, nachdem ihr Traditions-
zusammenhang bereits unwiederbringlich zerrissen ist.'®

Arendts Bemiihungen, ,,das, was wir gewohnt sind als Gegensétze und Sich-Wider-
sprechendes zu verstehen, wieder zusammenzudenken®, wird an ihrer Rehabilitation
des Autoritdtsbegriffs deutlich.' In Abgrenzung zur Autorititsskepsis linker Bewe-
gungen hat Arendt mit threm 1956 erschienen Aufsatz ,,Was ist Autoritdt? einen
Gegenentwurf vorgelegt, dessen Sprengkraft sich hinter einer konservativ anmutenden
Ideengeschichte verbirgt.”* Gegenstand des Aufsatzes ist nimlich nicht nur die Genea-
logie der romischen auctoritas, sondern die flir den Begriff spezifische Zeitstruktur.
Autoritdt, so Arendts eigenwillige Interpretation, ist etymologisch vom Lateinischen
augere abzuleiten, was steigern bzw. vermehren bedeutet. ,,Was Autoritit oder diejeni-
gen, die Autoritiit verwalten, bestindig vermehren, ist die Griindung.**'

Damit sei die Temporalitit des politischen Raumes nicht primir auf die Zukunft
gerichtet, wie etwa die ,,leere, homogene Zeit* des Fortschrittsdenkens, sondern auf die
Vergangenhcit.22 ,Im Unterschied zu unserer Vorstellung, derzufolge der Mensch in
eine Zukunft wéchst, erstreckt sich bei den Romern alles Wachstum in die Vergangen-
heit.“* Quelle von Autoritit sei die Griindung durch die Ahnen, die per Definition gro-
Beren maiores, deren Beispiel — auctoritas maiorum —den Romern als ,,moralisch-poli-
tischer MaBstab schlechthin® gegolten habe.”* Das zuriickbindende Element der
Religion (religare), das Anvertraute der Tradition (tradere) und die vermehrende
Dimension der Autoritit (augere) ergeben gemeinsam die ,,romische Dreieinigkeit*,
die laut Arendt republikanischen Institutionen mithilfe der ,,bindenden Kraft eines mafi3-
gebenden Anfangs* eine Generationen iiberdauernde Stabilitit verliechen habe.”

Autoritét ist jedoch ein hierarchischer Begriff, der zundchst im Widerspruch mit
Arendts von der Gleichfreiheit (isonomia) der griechischen polis ausgehenden Theorie
des politischen Handelns zu stehen scheint. Wie Grit StraBenberger herausgearbeitet
hat,

,hilt Arendt die dem rémischen Autorititskonzept inhdrente Spannung zur Demokratie aufrecht
und ergénzt damit die horizontal-egalitére Verfasstheit demokratischer Politik um eine hierarchisch-
elitire Dimension.**

Trotz dieser hierarchischen Komponente erschdpft sich der Sinngehalt von Autoritdt
aber nicht im ,,Phdnomen freiwilligen Gehorsams, das auf der Zuschreib}lng von mora-
lischer, kognitiver, erfahrungsbasierter oder institutionell gestiitzter Uberlegenheit™

'8 Vgl. Kohn, The Loss of Tradition, in: Heinrich-B811-Stiftung (Hrsg.), Hannah Arendt: Verborgene
Tradition — UnzeitgeméfBe Aktualitat?, 2007, 37 ff.

1 In ihrer Projektbeschreibung fiir die (nicht realisierte) Introduction into Politics nennt Arendt ihr
Autoritdts-Essay als beispielhaft fiir ihre Methode. Arendt, Projektbeschreibung fiir die Rockefeller
Foundation, Dezember 1959, in: dies., Was ist Politik?, 2003, 200 f.

2 4rendt, Was ist Autoritit?, in: dies., Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 159.

' Tbid., 188.

2 Zur ,,leeren, homogenen Zeit*, s. These XIV in: Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. 1-2, 1980,
701.

3 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 190.

# Ibid.

» Ibid., 191.

% Straffenberger, Autoritit in der Demokratie: Zur republikanischen Rezeption des rémischen auc-
toritas-Konzepts bei Hannah Arendt, ZPTh 5 (2014), 69.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 265

beruhen wiirde.>” Zwar bezieht sich Arendt auf den romischen Senat, der gemif der im
Satz ,,cum potestas in populo, auctoritas in senatu sit** getroffenen Unterscheidung,
gerade nicht iiber Macht verfigte, dafiir aber aufgrund einer imaginiren Néhe zur Weis-
heit der Ahnen als Sitz von Autoritdt galt: eine Vorstellung, die bis heute an der Alters-
struktur amerikanischer Senator:innen ihren Nachhall findet.” Was Autoritiit bezeich-
net, ist nicht primér die normative Struktur von freiwilligem Gehorsam, sondern eine
institutionell vermittelte Zeitstruktur.

Autoritét entspricht einer institutionellen Strategie, eine republikanische Ordnung in
die Zukunft zu tragen, indem das Erbe der Griindung im Institutionengefiige einen her-
ausgehobenen Platz erhélt. Dabei ist es die Intensivierung und Vermehrung der Griin-
dung — ihre augmentation (von augere) —, die die Autoritit bestéindig neu generiert.”
Hieraus ergibt sich die kontraintuitive Verschrinkung eines um Dauerhaftigkeit
besorgten Ordnungsdenkens mit einer durch die Abfolge immer neuer Generationen
dynamisierten Zeitlichkeit. Laut Arendt zeigt sich

gerade daran, daf fiir uns die Sorge um Stabilitit und Dauerhaftigkeit und der Geist des Neuen in

Gegensitzliches auseinanderfallen (...) wie wenig wir mit dem Erbe der Revolutionen anzufangen
. «30

wissen.

Jenseits von Fragen der normativen Legitimation von Herrschaft benennt Autoritdt
vor allen Dingen eine transgenerationale Integrationsleistung, die Arendt als konstitutiv
fiir die symbolische Dimension republikanischer Verfassungsordnungen ansieht.”'
Autoritdt ist, kurz gesagt, ein institutionalisierter Modus der kollektiven Erinnerung.

Was den meisten Leser:innen allerdings entgeht, ist die Tatsache, dass Arendts Inter-
pretation der romischen auctoritas nur insofern Giiltigkeit beansprucht, ,,so lange [...]
der Faden dieser Uberlieferung nicht abbrach.**> Doch genau dieses Ereignis des Tra-
ditionsbruchs ist laut Arendt die Grundbedingung des Politischen im 20. Jahrhundert.*
Tatsdchlich ist der Aufsatz ,,Was ist Autoritdt?* im Englischen zunéchst als ,,What was
Authority? publiziert worden.** Aber obwohl Arendt den Autorititsverlust als irrever-
sibles Faktum beschreibt, eroffnet sie am Ende ihres Aufsatzes die Moglichkeit, den
Geist des romischen auctoritas-Begriffs unter modernen Voraussetzungen neu zu
begriinden. So betont sie, dass die

~Revolutionen der letzten Jahrhunderte wie ein gigantischer Versuch erscheinen, mit den Mitteln der
Tradition selbst den gerissenen Faden der Tradition wieder neu zu kniipfen, durch das Legen neuer

" 1bid., 79. Die hier entwickelte Lesart weicht in diesem Punkt von StraBenberger ab.

# Wie die Macht beim Volk, so soll die Autoritit beim Senat liegen.* Arendt, Zwischen Vergan-
genheit und Zukunft, 1994, 182. Vgl. Cicero, De Legibus (Von den Gesetzen), 3.28. Im Jahr 2021
betrug das Durchschnittsalter amerikanischer Senator:innen 64,3 Jahre. Vgl. Roberts, This Senate is
the oldest in American history. Should we do anything about it?, Washington Post, 2.7.2021.

* Volk, Arendtian Constitutionalism, 2015, 225 ff.

3% grendt, Uber die Revolution, 1963, 287.

31 Zum Symbolischen im Verfassungsrecht, s. Brodocz, Die symbolische Dimension der Verfas-
sung. Ein Beitrag zur Institutionentheorie, 2003.

32 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 190.

3 Vgl. Arendt, Denktagebuch, Bd. I: 1950-1973, 2020, 300.

** Arendt, What was authority?, in: Friedrich (Hrsg.), Authority, 1958, 81 ff.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

266 Niklas Plétzer RphZ

Grundlagen das zu wiederholen, was fiir so lange Jahrhunderte dem gesamten politischen Bereich
sein eigentiimliches Pathos und seine eigentliche GroBe gegeben hat.**

Nur die amerikanische Revolution sei in dieser Neubegriindung ansatzweise erfolg-
reich gewesen, wobei kein Mensch wissen konne, ,,0b dieser Weg uns heute noch offen-
steht. ¢

In diesem Beitrag soll der Moglichkeit eines in Revolution gegriindeten, post-funda-
mentalistischen Autorititsbegriffs nachgegangen werden.’” Hierbei steht die Frage im
Vordergrund, inwieweit ein revolutiondrer Autorititsbegriff, den hierarchischen
Urspriingen von auctoritas geméal, in einem Spannungsverhiltnis zur Gleichfreiheit —
der Isonomie — handelnder Biirger:innen steht.*® Wenn sich die Autoritiit tatsichlich auf
ein Verhaltnis von Befehl und Gehorsam beziehen wiirde, dann miisste man wohl in der
Gegeniiberstellung von Autoritit und Isonomie einen uniiberbriickbaren Gegensatz von
romisch-elitdren und griechisch-egalitiren Traditionsbestinden ausmachen. Dies ist
jedoch nicht der Fall. In Arendts Rechtsdenken findet sich der Entwurf einer vermit-
telnden Dimension, die das Verhéltnis von auctoritas und isonomia in ein produktives,
als dialektisch zu bezeichnendes Verhéltnis setzt.

Eine dialektische Vermittlung, so die These dieses Beitrags, ergibt sich aus Arendts
Begriff des principium: dem Anfang, der bei Arendt zugleich die Grundlage eines post-
fundamentalistischen und buchstédblich in Bewegung gesetzten Begriffs von Verfassung
bildet.* Das Prinzip, wie Arendt im Anschluss an Montesquieu darlegt, ist weder der
Zweck, noch das Ziel des Handelns, sondern jenes Element, ,,das zwar niemals der
unmittelbare Anlass des Handelns ist und doch dieses erst eigentlich in Gang bringt.“*
Wihrend Arendt mit Montesquieu Unterscheidungen zwischen den unterschiedlichen
Staatsformen zugrundeliegenden Prinzipien vornimmt, so vermittelt das Prinzip einer
republikanischen Ordnung zwischen der Erfahrung von Gleichheit und Freiheit, die sich
zwischen handelnden Biirger:innen ereignet, und der Stabilitdt des Rechts. Autoritét
wird erst durch die Steigerung einer in Verfassungsinstitutionen symbolisierten Griin-
dungserzéhlung immer wieder neu generiert. Diese zunédchst paradox anmutende Idee
einer durch die konfliktuelle Neuartikulation von Griindungprinzipien genéhrten Auto-
ritdt unterscheidet den arendtschen ,,Republikanismus des Dissenses* von konflikt-
aversen, kommunitaristischen Spielarten republikanischer Institutionentheorie.*!

Im Folgenden sollen zunéchst zwei begriffliche Gegensitze im arendtschen Rechts-
verstindnis als dialektisch vermittelte Spannungsverhiltnisse dargestellt werden.** In

*% Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 198.

% Tbid.

*7 Der Begriff des Post-Fundamentalismus wird im Sinne von Marchart, Die politische Differenz:
Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, 2010, als Position auf-
gefasst, die eine letztgiiltige normative Grundlegung zuriickweist, hieraus aber keine relativistischen
Schliisse zieht: An die Stelle eines philosophischen Grundes treten historische Griindungen.

38 Zur Gleichfreiheit, s. Balibar, The Proposition of Equaliberty, in: ders., Equaliberty, 2014, 35 ff.

* Cane, Hannah Arendt on the principles of political action, EJPT 14 (2014), 55.

* Arendt, Was ist Politik?, 2003, 127 (Hervorhebung hinzugefiigt).

#1 Zum , Republikanismus des Dissenses®, s. Thiel/Volk, Republikanismus des Dissenses, in: Thiel/
Volk (Hrsg.), Die Aktualitét republikanischer Theorie, 2015, 345 ff.

*2 Die hier vorgenommene Rekonstruktion der dialektischen Struktur von Isonomie und Autoritit
stimmt im Wesentlichen mit der ,,dialectic of subjective and objective rights* und der ,,dialectic of
enlargement and preservation™ bei Christian Volk iiberein, verschiebt jedoch den Schwerpunkt von
prozedural-institutionellen Mechanismen auf die symbolische Dimension des Rechts. Jolk, Arendtian
Constitutionalism, 2015, 225 ff.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 267

einem ersten Schritt (I1.) wird das Verhéltnis zwischen der schiitzzenden Dimension des
Rechts als Rahmen einerseits und die ermdglichende Komponente eines republika-
nischen Rechts andererseits als Dialektik der Isonomie beschrieben. Ziel ist hierbei,
einen arendtschen Begriff von Rechtsgleichheit herauszuarbeiten. Ein darauffolgender
Teil (111.) rekonstruiert sodann anhand des Begriffs des Prinzips die fiir Arendts Rechts-
denken eigentlimliche Dialektik von Dauerhaftigkeit und Dynamik. Hier geht es um die
Frage, inwieweit Autoritdt mit der Gleichfreiheit der Isonomie zu vereinbaren ist. Inso-
fern die institutionelle Vermittlung von Autoritit und Gleichheit {iber den Riickgriff auf
ein normatives, jedoch als historisch instituiert verstandenes Prinzip erfolgen soll,
erweist sich Arendts Rechtstheorie als auf das Engste mit Fragen kollektiver Erinne-
rung verbunden.

Diese symbolische Dimension des Rechts wird im néchsten Schritt (IV.) diskutiert.
Bei genauerer Betrachtung des Spannungsverhiltnisses von Isonomie und Autoritét
zeigt sich, dass eine Griindungserzidhlung das Handeln nur solange mit einer institutio-
nellen Ordnung verbinden kann, solange die Griindung als im Recht aufgehobenes
Gleichheitsversprechen erscheint. Eine durch ,institutionelle Geltungsgeschichten®
gestiftete Autoritdt, die zugleich ein Versprechen radikaler Gleichfreiheit beinhalten
soll, erweist sich aber in unserer eigenen Gegenwart als wenig plausibel — wenn nicht
gar als endgiiltig zerbrochen.* Im Kontext der Vereinigten Staaten dréingt sich zumal
die Frage auf, ob sie iiberhaupt jemals mehr war als Arendts autobiografisch gefarbter
Entwurf einer U.S.-zentrischen Institutionentheorie. Die Griindung der amerikanischen
Republik, von Arendt fiir ,,ihren relativ nicht-gewaltsamen Charakter gelobt und von
europdischen Nationalstaaten unterschieden, ist fiir die Opfer eines genozidalen Sied-
lerkolonialismus und der Versklavung schwarzer Menschen niemals fiir die revolutio-
nére Rettung einer auctoritas maiorum symbolhaft gewesen.* Doch wie anhand von
Arendts Bemerkungen tiber die Civil-Rights-Bewegung gezeigt werden soll, ist Arendt
diese Einsicht in die rassifizierte Struktur republikanischer Autoritdt keineswegs
fremd.* Hieraus ergeben sich, wie abschliefend (V.) betont wird, weitreichende Mog-
lichkeiten fiir ein Neudenken der symbolischen Dimension des Rechts im Kontext
umkampfter kollektiver Erinnerung.

# Der Begriff der ,institutionellen Geltungsgeschichte* stammt von Hans Vorlinder, Vorlinder,
Transzendenz und die Konstitution von Ordnung, 2013, 144 ff. sowie Vorldnder/Melville, Geltungs-
geschichten und Institutionengeltung. Einleitende Aspekte, in: Vorlinder/Melville (Hrsg.), Geltungs-
geschichten: Uber die Stabilisierung und Legitimierung institutioneller Ordnungen, 2002, IX ff.

* Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 199. Mittlerweile hat sich eine differenzierte
Debatte tiber Arendts durch die Hegemonie weiller Geschichtsschreibung beschrankten Blick auf die
amerikanische Griindung entwickelt. Fiir die englischsprachige Literatur seien genannt Rana, The Two
Faces of American Freedom, 2010; Gines, Hannah Arendt and the Negro Question, 2014; Owens,
Racism in the Theory Canon: Hannah Arendt on the ‘One Great Crime in Which America Was Never
Involved’, Millennium: Journal of International Studies 45 (2017), 403. Auf deutsch jiingst Martinsen,
Dynamiken der Demokratie. Die 23. Hannah Arendt Tage 2020 mit Beitrdgen zur aktuellen Rassismus-
Debatte bei Arendt, 2021.

* Arendt, Civil Disobedience, in: dies., Crises of the Republic, 1972, 89 f.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

268 Niklas Plétzer RphZ

II. Dialektik der Isonomie:
Zum Recht der Gleichfreiheit

Gleichheit wird in der Regel nicht mit Arendt in Verbindung gebracht. Sie gilt als
Denkerin der Freiheit par excellence, fiir die die Freiheit nicht etwa blof3 die negative
Voraussetzung des politischen Handelns ausmacht, sondern dessen Inhalt und Subs-
tanz:

,.Frei sein konnen Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im Bereich des Politischen und des
Handelns; nur dort erfahren sie, was Freiheit positiv ist und dass sie mehr ist als ein Nicht-gezwun-
gen-Werden.“*®

An dieser Formulierung wird schnell deutlich, dass eine Einordnung von Arendt als
liberaler Denkerin ihrem Freiheitsbegriff nicht gerecht wiirde.*’ Freiheit ist fiir Arendt
nicht die Angelegenheit souverdner Individuen und ihrer Rechte, sondern vom Raum
des Offentlichen, ,,der Welt“, her gedacht.” Insofern subjektive Rechte von zwischen-
menschlichen Beziigen abstrahieren, seien sie von ,,Weltlosigkeit* geprigt.*’ Doch trotz
Arendts scharfer Kritik an liberaler Rechtsphilosophie scheint ihr Gleichheitsbegriff
auf den ersten Blick einer liberalen Idee von subjektiven Rechten nicht undhnlich:
Gleichheit bezieht sich bei ihr zunichst einmal auf Rechtsgleichheit und nicht auf die
soziale Gleichheit der Chancen oder der Besitzverhiltnisse.

In Vita Activa (1967) unterscheidet Arendt den von ihr verteidigten Gleichheitsbe-
griff explizit von dem, was sie als ,,moderne Egalitdt” bezeichnet, die

»auf dem der Gesellschaft inhdrenten Konformismus ruht und nur méglich ist, weil das Sich-Ver-
halten an die Stelle des Handelns in der Rangordnung menschlicher Beziige getreten ist.**

Im Hintergrund steht ihre beriihmt-beriichtigte These vom Aufstieg des Sozialen,
durch den die Notwendigkeitslogik von Reproduktionsprozessen an die Stelle poli-
tischer Freirdume getreten sei: ,,the rise of the blob*, wie Hanna Pitkin diese Gesell-
schaftserzihlung pointiert genannt hat.>’ Die vermeintlich revolutionire Rede von indi-
vidueller Gleichheit gehort fiir Arendt zum ideologischen Staatsapparat einer
entpolitisierten Massengesellschaft:

* Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 2012, 201.

47 Liberalism, (...) its name notwithstanding, has done its share to banish the notion of liberty from
the political realm.” Arendt, What is Freedom?, in: dies., Between Past and Future, 1993, 155. Zur
Unterscheidung zwischen Arendts politischem Rechtsbegriff und subjektiven Schutzrechten, s. Heller,
Deforming Rights: Arendt’s Theory of a Claim to Law, in: Mattutat/Nigro/Schiel/Stubenrauch (Hrsg.),
What’s Legit? Critiques of Law and Strategies of Rights, 2020, 263 ff.

# Uber Arendts phiinomenologischen Begriff der Welt, s. Loidolt, Phenomenology of Plurality:
Hannah Arendt on Political Intersubjectivity, 2018, 93 ff.

* Arendt, On Humanity in Dark Times: Thoughts about Lessing, in: dies., Men in Dark Times, 1968,
26 ff.; das heif3t nicht, dass Arendt subjektive Rechte auf diese weltlose Dimension reduzieren und ver-
werfen wiirde; vielmehr geht es ihr um die Dialektik gleicher Rechte als Isonomie. Vgl. Volk, Arendtian
Constitutionalism, 2015, 237 {f.; dieser Aspekt wird auch von Michelsen, Kritischer Republikanismus
und die Paradoxa konstitutioneller Demokratie: Politische Freiheit nach Hannah Arendt und Sheldon
Wolin, 2019, 127 ff. betont.

0 Arendt, Vita Activa, 1967, 52.

1 Ibid.; vgl. auch Arendt, Uber die Revolution, 1963, Kap. 2; Pitkin, The Attack of the Blob: Hannah
Arendt’s Concept of the Social, 1998.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 269

,,Das Gleichmachen ist aber der Gesellschaft unter allen Umsténden eigentiimlich, und der Sieg der
Gleichheit in der modernen Welt ist nur die politische und juristische Anerkennung der Tatsache,
dass die Gesellschaft den Bereich des Offentlichen erobert hat, wobei automatisch Auszeichnung
und Besonderheit zur Privatangelegenheit von Einzelindividuen werden.**

Gleiche Schutzrechte sind in Abwesenheit eines Raumes flir politische Beteiligung
keineswegs als die Verwirklichung eines ,,Rechts auf Rechte zu deuten. Im Gegenteil:
Sie konnen laut Arendt die Chance auf jene Handlungsrdume noch verringern, in denen
ein politischer Gebrauch von Rechten iiberhaupt erst stattfinden kann. Das national-
staatliche Subjektivrechtsregime entspricht also keiner genuin politischen Verfassungs-
ordnung; die juridifizierte Gleichheit individueller Rechte tritt im Europa des 18. und
19. Jahrhunderts erst dann auf die Biihne, wenn die politische Freiheit schon (fast) ver-
schwunden ist: als ,,juristische Anerkennung® gesellschaftlicher Entpolitisierungsten-
denzen.”

Nicht wenige Leser:innen erkennen in Arendts Skepsis gegeniiber der modernen
Egalitit den Nachhall einer Heidegger’schen Kritik am ,,Man“.>* So zeige sich, wie
Hauke Brunkhorst meint, an der ,,Vereinseitigung des Freiheitsgesichtspunkts und
Devaluierung der Gleichheit* zuweilen Arendts ,reaktionires Gesicht.>> Doch diese
Charakterisierung tibergeht wichtige Passagen, etwa in Elemente und Urspriinge tota-
ler Herrschafft, in denen Arendt deutlich macht, dass soziale Ungleichheit — was sie dort
,.die Klassengesellschaft™ nennt — ,,in ihren konkreten Auswirkungen* auch ein poli-
tisches Problem bedeutet: Eine ,,Gesellschaft, in der die von Geburt gegebene
Ungleichheit der Lebensumstédnde in Klassen sich verfestigte®, habe in Europa der ,,Bil-
dung echter Republiken” im Wege gestanden.*® Eine relative Gleichheit materieller
Lebensverhéltnisse ist fiir Arendt nicht etwa eine Formel fiir anti-politische Gleichma-
cherei, sondern die notwendige soziale Voraussetzung von politischer Freiheit.”” Arendt
erteilt der Sozialpolitik also nicht etwa jene naseriimpfend-elitdre Absage, mit der sie so
oft filschlich in Verbindung gebracht wird.*® Vielmehr bringt sie ihren Zweifel zum

52 Arendt, Vita Activa, 1967, 52 (Hervorhebung hinzugefiigt).

33 Zur Wechselwirkung zwischen einem abstrakten Rechtsregime und gesellschaftlicher Entpoliti-
sierung, vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem: Ein Bericht von der Banalitdt des Bosen, 2013, Kapitel
VIII, ,,Von den Pflichten eines gesetzestreuen Biirgers®, 173 ff.; mit Loick kann von einer Juridismus-
Kritik gesprochen werden. Loick, Juridismus: Konturen einer kritischen Theorie des Rechts, 2017.

% Heidegger — Gang durch Sein und Zeit, p. 16: ‘Das Selbe ist nicht das Einerlei des Gleichen, son-
dern das Einzige im Verschiedenen und das verborgene Nahe im Fremden.” Von hier aus wire ein neuer
Gleichheitsbegriff zu entwickeln, der den Schrecken, die urspriingliche Angst vor der Menschheit
sowohl wie die Notwendigkeit ihrer bewahren konnte.“ Arendt, Denktagebuch, Heft III, 13. April
1951, 65.

5 Brunkhorst, Hannah Arendt, 1999, 140.

¢ 4rendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, 1955, 48. Vgl. Volk, Arendtian Constitution-
alism, 2015, 65 f.

*7 Suuronen spricht gar von einer ,,Prioritit sozialer Rechte* bei Arendt und leitet hieraus iiberzeu-
gend ein Argument fiir ein bedingungsloses Grundeinkommen ab. Suuronen, Resisting Biopolitics:
Hannah Arendt as a Thinker of Automation, Social Rights, and Basic Income, Alternatives: Global,
Local, Political 43 (2018), 35. Fiir eine Verteidigung von Sozialstaatsinstitutionen als Orte der Politi-
sierung des Sozialen im Anschluss an Arendt, s. Klein, The Work of Politics: Making a Democratic
Welfare State, 2020.

8 As if Arendt were posing as an aristocrat shunning her peasants because they smelled bad and
had too many babies“, wie Kateb das Vorurteil wiedergibt. Kateb, Hannah Arendt: Politics, Con-
science, Evil, 1984, 4.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

270 Niklas Plétzer RphZ

Ausdruck, ob ein privatistischer Gleichheitsbegriff in der Lage sein kann, einen durch
Gleichfreiheit gekennzeichneten Weltbezug zu vermitteln.”

Der Name fiir eine Gleichheit, die nicht einer Ansammlung imagindrer Individuen
durch das Symbolsystem des Rechts iibergestiilpt wird, sondern einer praktischen
Erfahrung zwischen handelnden Menschen entspricht, ist die Isonomie. Das grie-
chische isonomia bedeutet ,,gleiches Recht™ (von isos, gleich und nomos, Recht), doch
legt Arendt Wert darauf, dass es sich bei der Isonomie nicht um die Gleichheit subjek-
tiver Rechte handele.” ,,,Isonomia‘*, so fiihrt sie in ihrer ,,Einfiihrung in die Politik I
aus,

,.heifit weder, dass alle vor dem Gesetz gleich sind, noch, dass das Gesetz das gleiche fiir alle ist, son-
dern lediglich, dass alle den gleichen Anspruch auf politische Tatigkeit haben, und diese Tatigkeit
war in der Polis vorzugsweise eine Titigkeit des Miteinander-Redens.“*'

Isonomie sei daher im altgriechischen Kontext als weitestgehend synonym mit der
Redefreiheit (,,isegoria* bzw. ,isologia*) zu verstehen.®

Aus dieser altgriechischen Engfiihrung von Rechtsgleichheit und Redefreiheit
konnte der irrige Schluss gezogen werden, Arendt ginge es um die Riickkehr zu einer
elitdren Idee von Gleichheit, von deren Geltungsbereich Frauen, Sklaven und Nicht-
Biirger mit Migrationshintergrund (die Metdken) ausgeschlossen waren und die daher
,,mit Gerechtigkeit nicht das mindeste zu tun* hat.*> Doch wie Ayten Giindogdu ein-
driicklich gezeigt hat, wird die emanzipatorische Pointe des Isonomie-Begriffs deut-
lich, wenn er im Kontext der Staatenlosigkeit im 20. Jahrhundert betrachtet wird. Der
Verlust von Biirgerschaft, so Arendt in Origins of Totalitarianism, bedeute nicht nur die
Abwesenheit eines staatlichen Schutzrahmens; tatsdchlich laufe Staatenlosigkeit auf
eine Situation des Nicht-Gehortwerdens hinaus und somit auf einen Ausschluss von
Handlungsrdumen, an dessen Ende die Entmenschlichung von Menschen stehe.* Iso-
nomie bezeichnet also eine Beziehung zwischen Menschen, die sich gegenseitig als
freie und gleiche Teilnehmer:innen an einem durch 6ffentliches Sprechen konstituierten
Raum anerkennen.

Doch wie Arendt hervorhebt, sei in der Athener Polis das Sprechen ,,in der Form von
Befehlen und das Horen in der Form des Gehorchens [...] nicht als eigentliches Reden
und Horen gewertet™ worden, da ansonsten die radikale Gleichfreiheit am Ende wieder
in die hierarchische Ordnung von Arbeits- und Produktionsprozessen hétte abgleiten
kénnen.*” Die radikale Absage an die Ungleichheit von Befehl und Gehorsam veran-

% Vgl. Balibar, Equaliberty, 2014, 35 ff.

 Fiir eine begriffsgeschichtliche Darstellung von Isonomie, s. Stourzh, Die moderne Isonomie:
Menschenrechtsschutz und demokratische Teilhabe als Gleichberechtigungsordnung. Ein Essay, 2015,
21 ff.

! Arendt, Was ist Politik?, 2003, 40.

2 Ibid.

% Tbid.

% Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 158 f.; Giindogdu bezieht sich auf Origins
of Totalitarianism, wo Arendt den ,,loss of the relevance of speech* als charakteristisch fiir die Situa-
tion von Staatenlosen beschreibt. Arendt, Origins of Totalitarianism, 1951, 297. In der deutschen Fas-
sung spricht Arendt eindriicklich vom ,,Mundtotmachen®, dies., Elemente und Urspriinge totaler
Herrschaft, 1955, 755. Zum Nicht-Gehortwerden als konstitutivem Grenzproblem von Politik, vgl.
Ranciere, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, 2002, 41.

% Arendt, Was ist Politik?, 2003, 40.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 271

lasst Arendt dazu, Isonomie mit ,,Herrschaftslosigkeit* (no rule) zu iibersetzen.®® Sie
hat dabei die Figur des Otanes bei Herodot im Sinn, dessen Satz oute archein oute
archesthai ethelo, ,,Jch will weder befehlen, noch gehorchen®, ihr als Inbegriff einer
politischen Haltung gilt.*” Die Trennung von Befehlen und Durchfiihren — archein und
prattein, was ebenfalls mit ,,anfangen* und ,,fortfiihren iibersetzt werden kann — sei
erst durch die platonische Philosophie an die Polis von auflen herangetragen worden
und habe auf diese Weise die Isonomie durch eine Logik ersetzt, in der die Politik zum
bloBen Produkt des Herstellens herabgesetzt worden sei.®®

Eine isonomische Ordnung unterbricht permanent vor-politische Herrschaftsmecha-
nismen, indem sie durch Rotation, das Auslosen von 6ffentlichen Amtern sowie die
Praxis der Volksversammlung das hierarchische Verhiltnis von Initiierung und Durch-
fiihrung, Rechtsetzung und Rechtsanwendung, stindig durchmischt.”” Arendt weist
explizit darauthin, dass die Selbstbezeichnung der Athener fiir ihre Staatsform keines-
wegs ,,Demokratie” gewesen sei:

~Das Wort ,Demokratie‘ oder , Volksherrschaft® bzw. ,Herrschaft der Vielen® war urspriinglich von
Feinden der Isonomie als Schimpfwort erfunden worden; das Schimpfwort war gepragt, um der
Polis zu sagen, dass sie sich nur einbilde, in einer Verfassung der Isonomie zu leben, dass sie in Wahr-
heit ebenfalls unter einer Herrschaft stehe, und zwar unter der anerkannt schlechtesten — der Volks-
herrschaft.«”°

Die Isonomie, wie Etienne Balibar betont, entspricht also nicht etwa einem Gegen-
modell, sondern einer Radikalisierung von Demokratie hin zu ihrem ,,an-archischen
Prinzip“.”! Dieses Prinzip der Gleichfreiheit ist in Momenten herrschaftsloser Intersub-
jektivitdt zwischen politisch handelnden Menschen bereits prafiguriert und kann dort
aktiv erlebt werden. Die Dialektik der Isonomie ist daher nicht nur eine Frage von sich
gegenseitig stabilisierenden Elementen subjektiver und objektiver Rechte.” Sie bein-
haltet zugleich die normativ anspruchsvollere Idee einer internen Beziehung zwischen
einer bestimmten Form des Rechts (ndmlich dem republikanischen Recht) und der
praktischen Erfahrung von Herrschaftslosigkeit im zwischenmenschlichen Handlungs-
vollzug.

Arendts Provokation lduft auf den Gedanken hinaus, dass eine radikale Demokratie
sogar noch den Demokratie-Begriff in einer Art normativen Selbstiibersteigung hinter
sich lassen miisste, um ihrem Versprechen der Herrschaftslosigkeit treu zu sein. Dass es
sich bei dieser allemal ungewdhnlichen Insistenz auf dem antiquiert wirkenden Isono-

% Arendt, Uber die Revolution, 1963, 35 f.

" Ibid., 37. Vgl. Balibar, Hannah Arendt, the Right to Have Rights, and Civic Disobedience, in:
ders., Equaliberty, 2014, 174.

8 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 49.

% Zur Herrschaftskritik bei Arendt, s. Markell, The Rule of the People: Arendt, Arché, and Demo-
cracy, APSR 100 (2006), 1.

" Arendt, Uber die Revolution, 1963, 35 f.

" Balibar, Equaliberty, 2014, 175. Balibars Analyse der Isonomie gehort zu den Beitrigen, die den
emanzipatorischen Horizont des arendtschen Politikbegriffs am deutlichsten aufzeigen. Allerdings
assoziiert Balibar falschlicherweise Herrschaft (arché) mit dem Begriff der Autoritét und setzt so die
Autoritdt der Isonomie entgegen. Eine neurémische Autoritit als augmentation kommt bei Balibar
nicht vor, obwohl sie widerspruchsfrei an seine Institutionentheorie anzuschliefen wire.

"2 Volk, Arendtian Constitutionalism, 2015, 237 ff., unter Ausklammerung der Isonomie als Herr-
schaftslosigkeit, die génzlich unerwéhnt bleibt.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

272 Niklas Plétzer RphZ

mie-Begriff um alles andere als eine hellenophile Wortklauberei handelt, zeigt Arendts
Auseinandersetzung mit der Ratedemokratie. Die foderativen Réte, wie Arendt sie in
der Ungarischen Revolution von 1956 mit Begeisterung verfolgte, waren fiir sie weit-
aus mehr als ein blitzhaft aufschimmernder Bruchmoment: Die Ratedemokratie bestehe
aus ,,Elementarrepubliken®, die die Herrschaftslosigkeit bereits im Handlungsvollzug
realisierten, aber zugleich auf Dauerhaftigkeit angelegt seien.” In diesem Sinn bezeich-
net Arendt die Réte auch als ,,mindestens ebensosehr Ordnungs- wie Kampforgane*
und sieht in ihnen gar die ,,Anfinge einer ganz neuen Regierungsform*.”

Doch die schwierige Frage nach dem Verhiltnis von Isonomie und Autoritdt ist dabei
oft ausgeklammert worden; beide Begriffe werden in aller Regel einzeln behandelt und
ihr Spannungsverhéltnis damit vorsorglich entschérft. Diese Form der Arbeitsteilung
wird den Aporien des arendtschen Rechtsdenkens jedoch nicht gerecht. Wie ist es etwa
zu erklédren, dass Arendt fiir Jeffersons ward system Partei ergreift, es mit den Réten,
Kommunen und Sowjets des 20. Jahrhunderts in eine Reihe stellt — nachdem sie nur
einige Seiten zuvor die Autoritét des amerikanischen Supreme Courts als ordnungsstif-
tende Verfassungsinstitution gelobt hatte?”* Theoretisch geht es um die schwer zu fas-
sende Wechselwirkung von Handlungsdynamik und Rechtsform. Wie verhélt sich die
handlungsimmanente Sittlichkeit der Isonomie (um eine unarendtianisch-hegelsche
Kategorie zu bemiihen) zur juridifizierten Rechtsordnung des Staates? Kann die uto-
pisch anmutende Idee der Herrschaftslosigkeit mit der ihr doch quasi definitionsgeméaf
entgegenstehenden Rechtsherrschaft, der rule of law, in Einklang gebracht werden?”®

Arendts Verstindnis der Rechtsperson enthilt Hinweise darauf, wie ein Rechtsre-
gime zu denken wire, in dem die intersubjektiv erfahrbare Gleichfreiheit der Isonomie
nicht in einem Katalog von individuellen Schutzrechten verschwindet. Denn Arendt
entwickelt anhand der lateinischen Wortherkunft von persona, was Maske bedeutet und
aus dem Bereich des Theaters stammt, eine phanomenologische Theorie der Rechtsper-
sonlichkeit.”” Die Maske der Rechtsperson verleiht Schutz, erlaubt aber zugleich, dass
die Stimme eines je singuldren Menschen horbar wird. Das Durchklingen (per-sonare)
individueller Eigenheiten verbindet die Gleichheit von Rechtstrédger:innen mit der Plu-
ralitit politischer Akteur:innen.” Die Struktur der Rechtspersonlichkeit kommt einer
dialektisch gefassten Isonomie sehr nah: Sie entspricht einer Doppelbewegung des Ver-
bergens (im beschiitzten Bereich des Intimen) und Sichtbarmachens (im 6ffentlichen
Raum des Handelns), welche ein Regime juridifizierter Schutzrechte im Sinne der per-

3 Arendt, Uber die Revolution, 1963, 359.

™ Ibid., 338; Arendt, Thoughts on Politics and Revolution, in: dies., Crises of the Republic, 1972,
231. Arendts Riatedemokratie steht im Fokus einer lebhaften Debatte, s. Muldoon, The Lost Treasure
of Arendt’s Council System, Critical Horizons: A Journal of Philosophy and Social Theory 12 (2011),
396; Lederman, Hannah Arendt and Participatory Democracy: A People’s Utopia, 2019; Vergara, Sys-
temic Corruption: Constitutional Ideas for an Anti-Oligarchic Republic, 2020; Popp-Madsen, Visions
of Council Democracy: Castoriadis, Lefort, Arendt, 2021.

5 Arendt, Uber die Revolution, 1963, 257 f., 336.

76 Arendt nennt die Rite eine ,,people’s utopia®, in Abgrenzung zu philosophischen Utopien: Arendt,
Crises of the Republic, 1972, 231.

"7 Es ist verwunderlich, dass Barbour, Between Politics and Law: Hannah Arendt and the Subject of
Rights, in: Goldoni/McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the Law, 2012, 316, diesen wichtigen
Aspekt des arendtschen Rechtsdenkens nur ein einziges Mal erwéhnt. Fiir eine detaillierte Betrachtung,
s. Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 99 ff.

"8 Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 99 f.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 273

sona voraussetzt, zugleich aber immer auf das Handeln von Freien und Gleichen ange-
wiesen bleibt.

Schutz- und Beteiligungsrechte fallen in der Maskenmetapher in eins. Doch Arendt
geht tiber traditionelle Kategorien hinaus, indem sie den Blick auf die Dialektik zwi-
schen juridifizierten Rechten und einer im Handeln erlebbaren Erfahrung von Herr-
schaftslosigkeit lenkt. Etwaige Ankldnge an eine habermas’sche These der Gleich-
urspriinglichkeit subjektiver Rechte und des Prinzips demokratischer Autonomie
mdgen hier tiuschen.” Arendts Maskentriger:innen sind weder mit dem Rechtssubjekt
der kantischen Moralphilosophie identisch, noch liee sich ihre Pluralitit auf die Bil-
dung eines als autonom vorgestellten Volkswillens reduzieren.®” Wie die Isonomie eine
Gleichheit von Ungleichen ermdglicht, so erreicht die Rechtspersonlichkeit als persona
den ganz dhnlichen Effekt eines institutionell vermittelten ,,Angleichens® (isasthenai)
von Biirger:innen, die erst im Handeln als plurale Wesen fiireinander in Erscheinung
treten, sich aber in ihrer Erfahrung von Biirgerschaft als gleich und frei anerkennen.®
Dabei ist die Institution der Rechtspersonlichkeit, anders als im normativ abgesicherten
Modell habermas’scher Diskursethik, niemals als Realisierung eines moralischen
Gebots zu verstehen, sondern ,,ohne Geldnder den Unwégbarkeiten des Politischen
ausgeliefert.”” Die arendtsche Dialektik von herrschaftsfreiem Handeln und juridifi-
zierter Institutionalisierung ist verankert in einem stets umkampften ,,Bezugsgewebe
menschlicher Angelegenheiten®, in denen das Recht — wie jedes andere ,,Produkt des
Handelns* — immer wieder neu mit Sinn versehen werden muss.* Dieser Verbindung
zwischen Rechtsordnung und umkémpften kollektiven Erinnerungen ist der nichste
Abschnitt gewidmet.

III. Dialektik der Autoritit:
Ordnung als andauernde Neugriindung

Im Gegensatz zu moralphilosophisch begriindeten Ordnungsentwiirfen vertritt
Arendt eine radikal historische Vision von Recht. Das heif3t nicht nur, dass sie ihre Aus-
einandersetzung mit Staat und Verfassung anhand konkreter Griindungsgeschichten
(der Vereinigten Staaten, der Pariser Kommune, etc.) vorgefiihrt hat. Entscheidender
ist, dass die Dialektik zwischen der Form des Rechts und der Isonomie des Handelns
immer schon auf eine institutionell vermittelte Temporalitit angewiesen ist: Nur durch
den andauernden Zustrom neuer Anfénge ldsst sich die Stabilitdt einer republikanischen
Verfassungsordnung absichern. Doch das Paradox dieser theoretischen Konstruktion
muss stutzig machen: Ausgerechnet die Wiederaufnahme von Revolution — des Bruch-
moments schlechthin — soll zur Stabilitét eines als autoritativ anerkannten Rechts bei-
tragen? Obgleich Arendts post-fundamentalistischer Ansatz einer philosophischen

" Habermas, Faktizitit und Geltung: Beitréige zur Diskurstheorie des Rechts und des demokra-
tischen Rechtsstaats, 1998, 111 ff.; kommentierend s. Michelsen, Kritischer Republikanismus, 2019,
275 ff.

% Fiir eine kritische Auseinanderseetzung mit der habermasianischen Reduktion des Handelns auf
Willensbildung, s. Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, 2016, 190 f.; zu Habermas bereits kri-
tisch Vollrath, Hannah Arendt bei den Linken, Neue politische Literatur 3 (1993).

81 Vgl. Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 158.

82 Arendt, Thinking without a Banister, Essays in Understanding, 1953-1975, 473.

8 Arendt, Vita Activa, 1967, 226.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

274 Niklas Plétzer RphZ

,Normativititsbegriindungsfalle” entflichen mochte, stellt sich die Frage, wie denn in
Abwesenheit externer Standards zwischen legitimen und illegitimen Wiederaufnahme-
Versuchen eines Griindungsakts zu unterscheiden wire.™ In Zeiten von Make America
Great Again-skandierenden Rotmiitzen-Tréger:innen kann die Dringlichkeit dieser
Unterscheidung auch vom Standpunkt einer post-fundamentalistischen Theorie nicht in
Abrede gestellt werden.

Was in der republikanischen Autoritét gesteigert wird, ist das Prinzip der Griindung.

,,Dass das Anfangen als solches ein Prinzip in sich birgt, durch das die Willkiir ferngehalten wird,
sagt bereits das lateinische Wort ,principium‘, in dem Anfang und Prinzip sich ungeschieden mit-
einander vermihlen.**

Es handelt sich bei dem Prinzip also nicht um ein moralisches Gebot, das ein Wert-
urteil auf transzendentalem Wege begriinden wiirde. Auch meint Arendt, wie ihre ver-
bliiffende Gleichsetzung eines historischen Ereignisses mit dem substantiellen Inhalt
einer Norm andeutet, noch nicht einmal die ,,Kanalisierung* oder ,,Regularisierung*
des Handelns.* Das Prinzip ist weder Gebot, noch Grenze, sondern Anregung fiir das
Handeln. Trotz seines affektiven Motivationsvermogens soll das Prinzip aber auch der
L, Willkiir entgegenwirken und ,,leitende Kriterien* bereithalten, ,,mit denen alle Taten
im offentlichen Raum jenseits des ausschlieBlich negativen Maf3stabs der RechtméaBig-
keit beurteilt werden.*” Handlungsprinzipien — zwischen historischer Erzihlung und
normativem Malstab — nehmen eine Schliisselposition in Arendts Denken ein, wie
Lucy Cane zurecht unterstreicht: ,,Prinzipien inspirieren das Handeln nicht nur, sondern
erlauben Akteur:innen und Zuschauer:innen gleichermaf3en, dieses Handeln zu beurtei-
len. <88

Arendt entlehnt ihren Begriff der Prinzipien aus dem Geist der Gesetze (1748) von
Montesquieu, der eine Unterscheidung zwischen der Natur der Regierungsform (nature
de gouvernement) und ihrem Prinzip vornimmt: ,,Jhre Natur macht sie zu dem, was sie
ist, ihr Prinzip bringt sie zum Handeln.“® Das Prinzip entspricht, in einer republika-
nischen Adaptation des Apostel Paulus, dem ,,lebendigen Geist“, der iiber den ,,toten
Buchstaben des Gesetzes hinausweist, ihn beseelt und erst jene ,,menschlichen Lei-
denschaften* anspricht, die die ,,Struktur” von Rechtsinstitutionen ,,in Bewegung set-
zen“.” Montesquieu unterscheidet drei verschiedene Regierungsformen, denen jeweils
ein Handlungsprinzip entspricht: die EAre in der Monarchie, die Furcht in der Tyrannis
und die Tugend in der Republik, wobei Montesquieu die spezifisch republikanische
Tugend als ,,Liebe zur Gleichheit* definiert.”’ In ihrem fragmentarisch gebliebenen
Text ,,Einleitung: Der Sinn von Politik® hat Arendt Montesquieus Prinzipien als eine

8 Fliigel-Martinsen, Die Normativititsbegriindungsfalle. Die unterschétzte Bedeutung befragender
und negativer Kritikformen in der Politischen Theorie und der Internationalen Politischen Theorie,
ZPTh 2 (2015), 189.

85 Arendt, Uber die Revolution, 1963, 504.

% Anders als etwa Kalyvas, Democracy and the Politics of the Extraordinary, 2008, 242 meint. Fiir
eine treffende Replik, s. Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 251.

87 Zitiert nach Ludz, in : Arendt, Was ist Politik ?, 2003, 174.

8 Cane, EJPT 14 (2014), 61.

% Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, I11.1.

% Ibid. Vgl. 2. Korinther 3,6 : ,,Der Buchstabe tétet, der Geist aber macht lebendig.

! Arendt, Was ist Politik 2, 2003, 127 ; dies., Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, 1955,
1143 f.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 275

,,Grundiiberzeugung* gedeutet, ,,die eine Gruppe von Menschen miteinander teilt* und
zugleich seiner Liste weitere Beispiele hinzugefiigt: Den Ruhm, die Freiheit, die
Gerechtigkeit und — vielleicht mit Blick auf die junge Ordnung des Grundgesetzes —
,.die Gleichheit, wenn wir darunter die Uberzeugung von der urspriinglichen Wiirde
aller, die Menschenantlitz tragen, verstehen*.”> Der Totalitarismus sei hingegen
dadurch gekennzeichnet, dass er iiber kein Handlungsprinzip verfiige, was ihn zu einer
anti-politischen, handlungsfeindlichen Ordnung mache.”

Ursula Ludz vermutet, dass Arendt diese an Montesquieu anschlieBende Typologie
von Regierungsformen und ihren Prinzipien in ihrem unabgeschlossen gebliebenen
Kapitel ,,Pluralitiit in den Staatsformen‘ weiterentwickeln wollte.”* Interessanterweise
scheint Arendt den Plan gehegt zu haben, das Verhéltnis zwischen der Herrschaftsfrei-
heit (Isonomie) und der auf Steigerung angelegten romischen Autoritét des Prinzips ins
Zentrum ihrer Analyse zu stellen.” Doch unabhiingig von archivarischen Rekonstruk-
tionsversuchen lésst sich bereits anhand ihrer Darstellung der amerikanischen Revolu-
tion ein Bezugspunkt zwischen den nur scheinbar entgegengesetzten Ordnungsbegrif-
fen der Isonomie und der Autoritdt ausfindig machen. Laut Arendt kann nur die
andauernde Steigerung des Griindungsprinzips den ,,revolutiondren Geist* dauerhaft
absichern — eine Aufgabe, an der auch die amerikanische Republik unter Verzicht auf
Institutionen fiir die alltdgliche Partizipation von Biirger:innen (etwa Jeffersons ward
system) am Ende gescheitert sei.”®

Das Fortleben des revolutioniren Geistes mag zunichst einem Kult um die Griinder-
generation zum Verwechseln dhnlich sein und stellenweise leistet Arendts einer Uber-
héhung der Founding Fathers durchaus Vorschub. In diesem Sinn warnt Bonnie Honig
davor, dass Arendts , Legitimationsfabel® (legitimating fable) den gleichen Effekt
haben konnte

»~wie alle Legitimationsfabeln: weitere Nachforschungen iiber den Ursprung des Systems zu ver-
bieten und dessen Kern von Illegitimitit vor der Priifung durch neugierige Augen zu bewahren.*”’

Jedoch erscheint Arendts Vorstellung des fortlebenden Griindergeists in einem weit-
aus demokratischeren Licht, wenn man beachtet, dass das Verhiltnis der Revolution
zum revolutiondren Geist sich parallel zur Beziehung zwischen archein und prattein
verhélt: dem Anfangen und dem Durchfiihren, die in der griechischen Isonomie in einer
horizontalen Beziehung miteinander vereint waren und, wie Arendt beklagt, erst von
Platon mit gravierenden Auswirkungen fiir das westliche Staatsdenken einander hier-
archisch entgegengestellt worden sind.”® Arendts Theorie des ,,revolutioniren Geistes*
zielt auf eine Wiedervereinigung von archein und prattein unter modernen Bedin-

22 Arendt, Was ist Politik ?, 2003, 127.

% Arendt bereits mit Bezug auf Montesquieu in : dies., Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft,
1955, 1143 f.

% So die Deutung von Ludz, in: Arendt, Was ist Politik?, 2003, 171 ff.; das Fragment zum Kapitel
,,Pluralitit in den Staatsformen® findet sich in: Arendt, Was ist Politik?, 2003, 196.

% Ludz, in: Arendt, Was ist Politik?, 2003, 171 ff.

% Vgl. Arendt, Uber die Revolution, 1963, 284 ff.

" Honig, Declarations of Independence: Arendt and Derrida on the Problem of Founding a Repub-
lic, 85/97 (1991), 107; vgl. auch Breen, in: Goldoni/McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the
Law, 2012, 30.

%8 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 49.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

276 Niklas Plétzer RphZ

gungen: der revolutionire Geist fiihrt fort, was ein revolutionires Prinzip initiiert hat.”

Die vermeintliche Letztgiiltigkeit eines souverdnen Willens bleibt demgegeniiber einer
platonischen Trennung von archein und prattein verhaftet und reduziert ein ,,an-
archisches* Prinzip auf die arché eines hierarchischen Befehls.'"

Statt einer unreflektierten Verehrung der Founding Fathers lauft die Wiederaufnahme
des Griindungsprinzips also auf ein Untergraben der Befehlsstruktur der urspriing-
lichen Griindung hinaus: An die Stelle einer einzigen Legitimationsquelle tritt eine
Autoritdt, die sich kontinuierlich aus der Multiplikation neuer Autorisierungshand-
lungen speist.'” Die Dialektik der Autoritiit besteht darin, dass die Verfassung nur unter
der Bedingung ihrer radikalen Selbstbefragung durch neue Generationen handelnder
Menschen eine Chance hat, als politische Ordnung dauerhaft zu bestehen. Die Konse-
quenz ist eine Einebnung des hierarchischen Verhéltnisses zwischen archein und pratt-
ein, der ,,Urstiftung und ihren ,,Nachstiftungen“ (wie es schon bei Edmund Husserl
heif3t) und damit eine vom Handeln anzutreibende Tendenz der Verfassungsordnung zur
Isonomie.'” Letztere entspricht bei Arendt streng genommen nicht nur der im Handeln
der Gegenwart zu erlebenden Gleichfreiheit, sondern — dem benjaminianischen
Geschichtsverstdndnis nicht undhnlich — einer nicht-linearen Konstellation zwischen
vergangenen und zukiinftigen Generationen.'®”

Isonomie wird transgenerational, wenn sie als Prinzip einer sich durch Neuanfange
steigernden Autoritét interpretiert wird. Die Urstiftung der Republik bleibt zwar das,
,,was bewirkt, dass in ihr gehandelt werden kann®.'™ Insofern der revolutionire Geist
fortbesteht, erleben Biirger:innen diese Ermdglichung aber nicht als Verehrung der
Ahnen, sondern im Gegenteil als eine Ermachtigung zu aufstindischen Neuanfangen.
Die romische Unterscheidung von auctor und artifex kann an dieser Stelle weiterhelfen:
Wihrend der artifex den ,,Erbauer und Architekten®, etwa eines Theaters, meint, so ist
der auctor der Stifter, ,,der das ganze Unternehmen inspiriert und den Bau veranlasst
hat.!% Es ist der ,,Geist des Stifters®, nicht des Herstellers, der in der auctoritas fortlebt
—und Arendt fiigt hinzu, dass ,,die Beziechung zwischen ihnen gar nichts mit dem Ver-
hiltnis zwischen Herr und Diener zu tun hat*.'® Wenn Autoritit als andauernder Pro-
zess verstanden und dadurch die Autorenschaft durch immer neue Nachstiftungen plu-
ralisiert wird, so bleibt am Ende von den Griindervitern nur noch das Faktum ihrer
Rechtsetzung: Sie mogen artifex bleiben, insofern sie die Verfassung einst herstellend
gepragt haben; jedoch ist ihre Autorenschaft im Sinne des auctor nicht zwangslaufig
abgesichert. Diese muss sich in andauernden Nachstiftungen immer wieder neu erwei-
sen, indem sie das Handeln inspiriert und an das Recht zuriickbindet. Doch zugleich ist

% Arendt, Uber die Revolution, 1963, 284.

190 grendt, Vita activa, 1967, 278 ff.

19" Bernal spricht hilfreich von einer ,,under-authorization* der Verfassung. Bernal, Beyond Origins:
Rethinking Founding in a Time of Constitutional Democracy, 2017.

12 Zum phidnomenologischen Begriff der ,,Urstiftung®, s. Bedorf, Instituting Institutions: An Explo-
ration of the Political Phenomenology of Stiftung, in: Herrmann/Bedorf (Hrsg.), Political Phenomenol-
ogy: Experience, Ontology, Episteme, 2019, 239.

'% Benjamin notiert in seiner XII. These, dass sich der Kampf der Arbeiterbewegung ,,an dem Bild
der geknechteten Vorfahren, nicht am Ideal der befreiten Enkel* ndhrt. Benjamin, Gesammelte
Schriften, Bd. I-2, 1980, 700.

1% Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, 1955, 954.

195 grendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 188.

1% Ibid.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 277

die Pluralisierung des auctor nicht nur auf eine offene Zukunft gerichtet. Sie wirft auch
ein neues Licht auf die Vergangenheit, die nun als ein Reservoir unbekannter Vorgén-
gerschaften erscheint, die erst jetzt, im Handeln der Gegenwart, als institutionell ver-
mittelte Autorisierungshandlungen lesbar werden.

IV. Zur symbolischen Dimension
der Verfassung und ihren Grenzen

Der radikal-demokratische Sinn nicht nur der Isonomie, sondern eben auch der Auto-
ritdt kann an Arendts Vorschlag verdeutlicht werden, ,,fiir den zivilen Ungehorsam eine
anerkannte Nische unter unseren Regierungsinstitutionen zu finden*."”” Der zivile
Ungehorsam gilt ihr als beispielhaft fiir jenes ,,neue, niemals voll artikulierte Konzept
des Rechts®, das sie in der amerikanischen Revolution angedeutet sieht.'”® Der dffent-
lich und friedlich vollzogene Rechtsbruch der Vietnam-Kriegsverweigerer erhilt im
Lichte eines revolutiondren Autorititsverstindnis den Sinn einer Affirmation eines Ver-
fassungsprinzips, das durch widerstindiges Handeln gesteigert und stabilisiert wird.
Diese arendtsche Dialektik von Neugriindung und Dauerhaftigkeit ist in den letzten
Jahren von zahlreichen Interpret:innen fiir Analysen sozialer Bewegungen fruchtbar
gemacht worden. So hat Giindogdu die Politik der Gefliichteten-Bewegung der sans
papiers als die Mobilisierung eines ,,Prinzips der Isonomie* analysiert, wodurch gerade
in der Franzosischen Republik das Handeln von aus der Staatsbiirgerschaft ausge-
schlossenen Menschen als eine biirgerschaftliche Steigerung einer revolutionédren
Griindung erscheint.'” Auch die Haitianische Revolution ist als eine dezidiert bruch-
hafte, iterative Wiederaufnahme der Franzdsischen Revolution betrachtet worden.''

Die Infragestellung eines ,,weillen Nichtwissens®, um Charles Mills zu zitieren,
gehort zu den wichtigen Interventionen dieser Stromung zeitgendssischer Arendt-Lek-
tiiren.!"" Was allerdings in den Debatten um die blinden Flecken der arendtschen
Geschichtserzdhlung iibersehen worden ist, ist, dass Arendt die rassifizierte Exklusivi-
tdt der amerikanischen Verfassung nicht nur deutlicher hervorhob als weithin
behauptet, sondern auch, dass sich aus ihrer Analyse eine sehr viel pessimistischere
Antwort auf die Herausforderungen des Anti-Rassismus ergibt — eine Haltung, die
angesichts systemischer Gewalt gegen schwarze Menschen plausibler erscheint als die
allzu nahtlose Integration anti-rassistischer Bewegungen in eine revolutionire ,,Gel-

7 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 99. Vgl. Plitzer, Die Verfassung auf den Barrikaden.
Ziviler Ungehorsam zwischen Revolution und Normenkontrolle nach Hannah Arendt, in: Fritsche/Gis-
bertz/Hirsch/Bantlin/Cadore/Freudenberg/Klostermann/Wallenfels, Unsicherheiten des Rechts. Von
den sicherheitspolitischen Herausforderungen fiir die freiheitliche Gesellschaft bis zu den Fehlern und
Irrtiimern in Recht und Rechtswissenschaft, ARSP-Beiheft 162, 2020, 321.

1% Arendt, Crises of the Republic, 1972, 94.

' Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 187 ff.

10 vgl. ibid., 185; sowie Gaffney, Memories of Exclusion: Hannah Arendt and the Haitian Revolu-
tion, Philosophy & Social Criticism 44 (2018), 701. Dazu kritisch Pléitzer, Fugitive World-Building:
Rethinking the Cosmopolitics of Anti-Slavery Struggle with Arendt and Glissant, in: Caraus/Paris
(Hrsg.), Migration, Protest Movements, and the Politics of Resistance: A Radical Political Philosophy
of Cosmopolitanism, 2018, 186 ff.

" Mills, WeiBes Nichtwissen, in Lepold/Martinez Mateo, Critical Race Theory: Ein Reader, 2021,
180. Zum ,,weiflen Nichtwissen* bei Arendt, s. Burroughs, Hannah Arendt, “Reflections on Little
Rock”, and White Ignorance, Critical Philosophy of Race 3 (2015), 52.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

278 Niklas Plétzer RphZ

tungsgeschichte. Bisher kaum kommentierte Passagen im Essay iiber den zivilen
Ungehorsam zeigen, dass trotz Arendts anderswo virulent vorgetragener anti-schwar-
zen Stereotypen, eine rassismuskritische Interpretation ihres Rechtsdenkens nicht nur
mdglich ist, sondern dass sie das Strukturproblem einer als weil} rassifizierten Biirger-
schaft in einigen Textpassagen selbst zum Gegenstand ihrer Reflektionen iiber die ame-
rikanische Verfassungsordnung gemacht hat.''

In ,,Civil Disobedience® unterscheidet Arendt zwischen den politisch motivierten
Rechtsbriichen der Vietnam-Kriegsdienstverweigerer einerseits und der Civil-Rights-
Bewegung andererseits. Wiahrend erstere in ihrem Ungehorsam den ,,Geist der
Gesetze™ der amerikanischen Republik verkorperten, so seien die fithrenden
Akteur:innen schwarzer Organisationen nicht an den ,,spezifischen Méngeln in unseren
Institutionen® interessiert —,,denn sie befinden sich in offener Rebellion gegen alle von
ihnen.""* Auf den ersten Blick handelt es sich hier um einen weiteren Fall von Arendts
rassistischer Abwertung schwarzer Aktivist:innen."'* Dieser Eindruck wird durch ein
Tocqueville-Zitat bestétigt, in dem nicht die Sklaverei, sondern ,,die Anwesenheit einer
schwarzen Bevolkerung™ als die ,,grofte Gefahr fiir die Zukunft der amerikanischen
Republik* bezeichnet wird.'"” Doch Arendts Interpretation der amerikanischen Griin-
dung nimmt eine rassismuskritische Wendung, wenn sie die ,,einfache und erschre-
ckende Tatsache* hervorhebt, dass die schwarze und indigene Bevolkerung ,,niemals
im urspriinglichen consensus universalis der amerikanischen Republik inbegriffen
war. !¢

Arendt beschreibt den Ausschluss schwarzer Menschen aus den Institutionen der
Republik als konstitutiv.!"” Das Prinzip der amerikanischen Griindung kénne von
schwarzen Akteur:innen daher kaum als Inspirationsquelle fiir eine im Handeln zu voll-
ziehende Steigerung institutioneller Autoritdt wahrgenommen werden. Das Prinzip der
amerikanischen Republik, so Arendts radikale Schlussfolgerung, ist aufs Engste mit der
Konstruktion weiller Identitdt verwoben und befindet sich im permanenten, ,,erschre-
ckenden” Widerspruch zum republikanischen Anspruch politischer Herrschaftsfrei-
heit.'"® Isonomie und Autoritiit klaffen auseinander und genau an diesem Punkt kommt

"2 King, Arendt and America, 2015, 264, 289 f.

3 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 83, 92.

" Die Liste rassistischer Stereotypen in Arendts Werk ist lang. Beispielhaft soll nur erwihnt wer-
den, dass sie schwarzen Studierenden vorwarf, einen Kampf fiir die Absenkung akademischer Stan-
dards zu fithren, die Einfithrung eines universitdren Fachbereichs fiir afrikanische Literatur ablehnte,
da es sich um ,,non-existent subjects* handele und Swabhili ,,a nineteenth century kind of non-language*
nannte. Arendt, On Violence, in: dies., Crises of the Republic, 1972, 191 f.

"3 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 89 f.

¢ The simple and frightening fact that these people had never been included in the original con-
sensus universalis of the American republic.“ Ibid., 90.

7 In dieser Hinsicht ist LeSures Annéherung des arendtschen Standpunkts an den Afropessimismus
nicht von der Hand zu weisen — allerdings mit dem entscheidenden Unterschied, dass die anti-schwarze
Struktur politischer Institutionen bei Wilderson als ontologisch und unhintergehbar beschrieben wird,
wihrend Arendt historische Ausschliisse als kontingent und grundsétzlich modifizierbar ansehen wiir-
de. LeSure, The White Mob, (In) Equality Before the Law, and Racial Common Sense: A Critical Race
Reading of the Negro Question in “Reflections on Little Rock”, Political Theory 49 (2021), 3; Wilder-
son, Afropessimismus, 2021.

18 Arendt zitiert die Dred Scott v. Sandford-Entscheidung des Obersten Gerichtshof (1857), derzu-
folge schwarze Menschen ,keine Biirger im Sinn der amerikanischen Verfassung sind und sein kén-
nen®. Arendt, Crises of the Republic, 1972, 91.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 279

die arendtsche Rechtsdialektik zum Erliegen: Es kommt, um Patchen Markell zu zitie-
ren, zum ,,breakdown of the nexus of event and response“.119 An die Stelle einer prin-
zipiengeleiteten Steigerung von Autoritét tritt eine ,,offene Rebellion®, die die gesamte
Verfassungsordnung ins Wanken bringen kann.

Folgerichtig liest Arendt die Civil Rights-Bewegung nicht als Erbin der amerika-
nischen Revolution, sondern der abolitionistischen Kimpfe des 19. Jahrhunderts.'* Sie
befindet sich damit in iiberraschender Ubereinstimmung mit zeitgendssischen Arbei-
ten, die die Autonomie der Black radical tradition gegen eine symbolische Auflosung
schwarzer Freiheitskdmpfe in einer Erzdhlung iiber sich vermeintlich progressiv aus-
weitende Menschenrechte verteidigen.'?! Schwarze Bewegungen zielen auf die Griin-
dung einer anderen Gleichheit, die noch zu erfinden wire — eine Gleichheit, die vom
Verbrechen der Versklavung schwarzer Menschen ausgeht und eine institutionelle
Legitimationserzédhlung zuriickweist, in der sich dieser Ausschluss bis heute fort-
schreibt.'” Was Arendt an der abolitionistischen Bewegung des 19. Jahrhunderts als
eine ,,starke Voreingenommenheit gegeniiber Institutionen® und eine ,,abstrakte Mora-
litat* kritisiert, ist keineswegs blof3 als Herabsetzung einer vermeintlich unpolitischen
Tradition anti-rassistischer Sozialkimpfe zu verstehen.'” Thre radikale Pointe liegt
darin, die Rassifizierung republikanischer Institutionen als ,,simple and frightening
fact® ernst zu nehmen. Arendt selbst ist an dieser Aufgabe gescheitert. Doch nur auf der
Basis eines Realismus tiber die rassifizierten Grenzen des im Recht aufgehobenen kol-
lektiven Erinnerns kann die Rechtsphilosophie der Singularitdt schwarzer Traditionen
des politischen Denkens und Handelns gerecht werden.

Arendts Essay iiber den zivilen Ungehorsam skizziert, wie dem Ausschluss schwar-
zer Biirger:innen aus dem symbolischen Raum der amerikanischen Republik hétte
begegnet werden konnen. Sie sicht hier vor allen Dingen die Zeit nach dem amerika-
nischen Biirgerkrieg und die Zusatzartikel der sogenannten Reconstruction Era als eine
verpasste Chance fiir eine rassismuskritische Neugriindung der im Recht vermittelten
Prinzipien.'"* Die Gleichbehandlungsklausel des 14. Zusatzartikels und das im 15.
Zusatzartikel institutionalisierte Verbot, einer Person aufgrund ihrer ethnischen Zuge-
horigkeit, Hautfarbe oder ehemaligen Versklavung das Wahlrecht zu verweigern, seien
laut Arendt unzureichend gewesen, die rassifizierte Exklusivitit der amerikanischen
Rechtsordnung zu iiberwinden.'” Vielmehr seien die Grenzen der Gleichfreiheit von
nun an durch einen ,,stillschweigenden Ausschluss vom stillschweigenden Konsens®
bestimmt worden, wobei die Integration von mehrheitlich weilen Einwanderungswel-
len im spéten 19. und frithen 20. Jahrhundert den fadenscheinigen Charakter der

" Markell, The Rule of the People, 12.

120 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 90 f.

121 Johnson/Lubin (Hrsg.), Futures of Black Radicalism, 2017; Walcott, Long Emancipation:
Moving Toward Black Freedom, 2021.

122 Arendt spricht vom ,,original crime [that] could not be remedied by the Fourteenth and Fifteenth
Amendment®. Arendt, Crises of the Republic, 1972, 90 f.

'35 Arendt kritisiert eine vermeintliche ,.sterility of the abolitionist movement.* Ibid., 90. Wie King
richtig bemerkt, projiziert Arendt diesen Anti-Institutionalismus auf die abolitionistische Bewegung,
ohne sich je ernsthaft mit Abolitionisten wie William Lloyd Garrison, Wendell Phillips oder Frederick
Douglass befasst zu haben. King, Arendt and America, 2015, 290.

124 Die gehaltvollste Betrachtung der Reconstruction-Zeit und ihrer unabgegoltenen Versprechen
bleibt Du Bois, Black Reconstruction in America, 1860—1880, 1935. Wie aus der Hannah Arendt Col-
lection am Bard College hervorgeht, besall Arendt eine Kopie des Buches.

'25 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 91.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

280 Niklas Plétzer RphZ

Rechtsgleichheit schwarzer Biirger:innen ,,sogar noch offensichtlicher machte.'* Nur
ein explizit an die schwarze Bevolkerung gerichteter Zusatzartikel

Lhitte die grofe Verdnderung [die Abschaffung der Sklaverei] auf dramatischere Weise unterstri-
chen und so diesen Menschen, die niemals willkommen waren, ihrer Endgiiltigkeit versichert.*!?’

Das ,,Versagen des Kongresses, einen solchen Zusatzartikel vorzuschlagen®, sei
umso frappierender, wenn man das Votum fiir den 1919 verabschiedeten 19. Zusatzar-
tikel tiber das Frauenwahlrecht und die, im Vergleich zur Entmenschlichung der
schwarzen Bevolkerung, ,,unendlich milderen diskriminierenden Praktiken gegen
Frauen* beriicksichtige.'*® In die Kategorien der arendtschen Rechtstheorie iibertragen,
hitte es einer differenzsensiblen Formulierung des Verfassungsrechts bedurft, um die
Prinzipien des Handelns anti-rassistischer Bewegungen mit der Autoritdt republika-
nischer Institutionen zu vermitteln. Die praktische Stiitze amerikanischer Verfassungs-
institutionen, so Arendts niichternes Fazit, ist mithin nicht die im Handeln erlebte Iso-
nomie pluraler Menschen, sondern der entpolitisierte ,,racial common sense” — wie
Ainsley LeSure es treffend genannt hat — einer vom Nachleben der Sklaverei geprigten
Gesellschaft.'”’

Das von Arendt in ihren Bemerkungen zu den Reconstruction-Amendments
beschriebene Versagen der amerikanischen Republik, nach der Abschaffung der Skla-
verei eine weltbildende Form des Rechts zu finden, bezieht sich nicht auf die juristische
Anerkennung sozialer Identititen. Obgleich eine differenzsensible Formulierung eines
Zusatzartikels iiber die Rechte schwarzer Menschen die Singularitét ihrer Erfahrung
hitte benennen miissen, so geht es Arendt bei ihrer Kritik gerade nichf um den Respekt
der Eigenheiten unterdriickter Gruppen: Das Festschreiben von essentialisierten Iden-
titdten in juridifizierter Form kann selbst zu schnell in neue Herrschaftsverhéltnisse
umschlagen.'* Ziel eines weltbildenden Rechts — einer isonomischen Rechtsgleichheit
— wire es stattdessen, die Erfahrung einer herrschaftsfreien Intersubjektivitét im Han-
deln zu ermdglichen und die Dauerhaftigkeit republikanischer Institutionen iiber eine
handlungsmotivierende Dimension des Rechts zu befeuern."!

Arendts Einschitzung des ,,Versagens des Kongresses®, in einem Zusatzartikel der
amerikanischen Verfassung den Standpunkt schwarzer Biirger:innen zu institutionali-
sieren, bezieht sich zwar in besonderer Weise auf das Ausbleiben einer dialektischen
Vermittlung zwischen dem Handeln schwarzer Menschen und dem amerikanischen
Recht. Doch das Fehlen einer schwarzen Perspektive bedeutet zugleich ein Problem fiir
die Urteilskraft a/ler Biirger:innen. Denn Arendt versteht die Urteilskraft im Anschluss
an Kant als eine ,,erweiterte Denkungsart* und definiert sie als ,,Fahigkeit, ,an der Stelle

1IN

des andern [zu] denken‘*; als solche ist sie die politische Fakultit des menschlichen

126 Ibid.

27 Ibid.

128 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 91 f.

12 LeSure, Political Theory 49 (2021), 4 f.

130 Fiir eine von Arendt ausgehende Kritik an hegelianischen Theorien der Anerkennung, s. Markell,
Bound by Recognition, 2003.

131 Michelsens Behauptung, eine Rechtsordnung stifte , keine affektiven Bindungen®, sondern fun-
giere primir als ,,Schutznetz®, weicht von Arendts Montesquieu’scher Theorie der Prinzipien ab.
Michelsen, Kritischer Republikanismus, 2019, 136.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 281

Geistes.'*? Das imaginire Einnehmen verschiedener Perspektiven erlaubt es Menschen,
ihren logischen Eigensinn, den sensus privatus, zu tiberwinden und so zu einer Einsicht
in die intersubjektiv konstituierte Rationalitdt eines Gemeinsinns, des sensus commu-
nis, zu gelangen.'” Politisches Denken besteht demnach nicht in der praktischen
Anwendung von a priori bestimmten Vernunftgriinden.'** Es kommt, wie Arendt unter-
streicht, gerade nicht darauf an, logisch mit sich iibereinzustimmen, sondern seine Per-
spektiven zu vervielfachen — mit sich uneins zu werden, um im ,,reprisentativen Den-
ken* die moglichen Urteile gerade jener Menschen zu beriicksichtigen, die sich vom
eigenen Standpunkt unterscheiden.'*

Das Vermogen der Urteilskraft ist kein unveranderliches Merkmal des Menschseins;
sie verlangt konkrete Rdume der Begegnung und ist ,,von der Anwesenheit und Gleich-
berechtigung Vieler* abhiingig.'*® Das Urteilen ist hierbei weit davon entfernt, eine bloB
kontemplative Tatigkeit zu sein. Die Urteilskraft bedarf vielmehr des Handelns, weil es
sonst schlicht nichts gébe, was zu beurteilen wire: Nur im Zwischenraum, der durch das
Handeln pluraler Menschen hervorgebracht wird, kénnen Objekte des Urteilens als
offentliche Gegenstéiinde iiberhaupt erst in Erscheinung treten.'?’

,Eine Sache kann sich unter vielen Aspekten nur zeigen, wenn Viele da sind, denen sie aus einer
jeweils verschiedenen Perspektive erscheint. Wo diese gleichberechtigten Anderen und ihre parti-
kularen Meinungen abgeschafft sind (...) ist niemand frei und niemand der Einsicht fihig.*'"**

Eine solche Einsicht braucht Gelegenheiten, eine erweiterte Denkungsart durch die
Erfahrung der Koprisenz anderer Menschen zu schulen. Die Exklusion unterdriickter
Perspektiven ist dem arendtschen Ansatz gemaf also nicht etwa deshalb problematisch,
weil sie das Resultat einer moralisch verwerflichen Grenzziehung wire, sondern des-
halb, weil sie einer politischen Ordnung ihre nur intersubjektiv zu erlangende episte-
mische Grundlage entzieht."*’ Diese epistemische Krise ist nicht nur eine Gefahr fiir die
Sinnhaftigkeit 6ffentlicher Urteile, sondern auch der Vorbote eines Zusammenbruchs
politischer Institutionen.'* Insofern eine Gruppe von Menschen vom Handeln ausge-
schlossen ist — aufgrund der Hierarchien einer Klassengesellschaft, rassifizierter Poli-
zeigewalt oder den symbolischen Ausschliissen einer im Recht symbolisierten ,,Gel-
tungsgeschichte” —, steht fiir Arendt der politische Raum auf dem Spiel: Die auf
Pluralitit angewiesene Urteilskraft verkiimmert, Politik verliert ihre intersubjektive
Bindungskraft, was wiederum einen Riickzug in die vermeintliche Selbstidentitét pri-
vater Individuen veranlasst und die nur dynamisch zu regenerierende Autoritit republi-
kanischer Institutionen in die Krise stiirzt.

132 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 98.

133 Kant, Kritik der Urteilskraft, 1797, § 40. Vgl. Arendt, Das Urteilen, 2012, 99, 109 ff.

134 Arendt, Das Urteilen, 2012, 67 ff.

135 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 98.

136 Ibid.

137 Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, 2016, 38.

138 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 98; vgl. auch dies., Das Urteilen, 2012, 105.

139 Das soll nicht heiBen, dass sie nicht auch moralisch verwerflich wire. Aber dies ist fiir Arendt
keine politische Betrachtungsweise des Problems.

140 4rendt, Wahrheit und Politik, in: dies., Zwischen Vergangenheit und Zukunft: Ubungen im poli-
tischen Denken I, 2012, 327.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

282 Niklas Plétzer RphZ

Indem Verfassungsinstitutionen mit der als homogen vorgestellten Identitéit eines
Staatsvolkes verbunden werden, wie dies im Nationalsozialismus, aber auch in der ame-
rikanischen Sklavenhalter-Republik geschehen ist, so wird das Recht in einem spezi-
fischen Sinn entpolitisiert."' Die Verfassungsordnung vereinigt nicht linger plurale
Standpunkte um ein im Handeln aktivierbares Prinzip, sondern schreibt eine ethno-kul-
turelle Eigenheit als Identitdt von Staatsbiirger:innen fest. Ihrer politischen Biirger-
schaft beraubt begegnen Menschen sich nun entweder als ,,Volksgenoss:innen® oder als
Fremde.'* Das Fehlen eines weltbildenden Rechtsbegriffs erweist sich so als ein struk-
turell begiinstigender Faktor fiir weilen Ethnonationalismus. Wenn es nicht gelingt, im
Recht minoritire Standpunkte aufzunehmen, sodass Angehdrige der Mehrheitsgesell-
schaft in der Bezugnahme auf die gemeinsamen Institutionen der Republik zugleich den
Anlass fiir eine Perspektivenverschiebung hin zu minoritdren Anderen erleben, so par-
tizipiert das Recht an der Konsolidierung einer als weil} rassifizierten Staatsbiirger-
schaft.'”® Dadurch wird die dialektische Verbindung zwischen einem herrschaftsfreien
Handlungsraum und der juridifizierten Institutionenordnung gekappt: Der Sinnzusam-
menhang einer revolutiondr begriindeten, prinzipiengeleiteten Autoritit zerbricht, und
was bleibt ist die Macht eines mit Zwangsmitteln ausgestatteten, sich als homogen ima-
ginierenden Mehrheitswillens.

V. Schluss:
Res publica und res gestae

Arendts Schriften enthalten die niemals systematisch ausgearbeiteten Elemente einer
Rechtstheorie, die die Verbindung des Rechts mit souverdner Herrschaft iiberwinden
mochte, um zu einem Begriff von herrschaftsfreiem Recht zu gelangen. Insofern der
politische Raum durch die Gleichfreiheit — die Isonomie — von handelnden Menschen
konstituiert wird, so ist bei Arendt auch die Form des Rechts auf eine im Handeln zu
erlebende Herrschaftslosigkeit bezogen. Dieses Wechselspiel zwischen der juridifi-
zierten Institution einer dauerhaften Beziehung (lex bzw. rapporf) zwischen Biir-
ger:innen einerseits und der im Handlungsvollzug erlebten Gleichfreiheit ist hier als
Dialektik der Isonomie beschrieben worden. Damit wird das zerbrechliche Erlebnis der
Herrschaftslosigkeit dem Recht symbolisch eingeschrieben. Die Form des Rechts wird
zugleich dynamisiert, da das mit der Erinnerung eines herrschaftsfreien Handelns ver-
bundene Prinzip — sowohl juridifizierte Norm, als auch im Recht symbolisierte Griin-
dungserinnerung — immer wieder neu aktiviert werden kann.

Doch anstatt in dieser Reaktivierung eine gefdhrliche Unruhestiftung zu erblicken,
interpretiert Arendt sie als symbolischen Antrieb einer republikanischen Ordnung. In

! Volk, Leiden Journal of International Law 23 (2010), 766 f.; Arendt, Origins of Totalitarianism,
1951, 230-232.

2. Der citizen ist weder Volksgenosse, noch Staatsbiirger.* Arendt an Ludwig Greve, 20. Juli 1975.
Biilow, Hannah Arendt in Marbach, 2015, 13.

' Vgl. Olson, The Abolition of White Democracy, 2004. Diese Argumentation wird hier in Bezug
auf Rassifizierung erldutert, betrifft aber das Verhéltnis der Form des Rechts und der symbolischen
Konstituierung von Subjektpositionen u. a. auch in Bezug auf Geschlecht, Sexualitit, Behinderung.
Fiir eine Diskussion der radikal-demokratischen Potentiale identitatsbasierter Sozialkdmpfe, s. Schu-
bert/Schwiertz, Konstruktivistische Identitétspolitik: Warum Demokratie partikulare Positionierung
erfordert, ZPol 31 (2021), 565.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

2022 Eine Geschichte namens Verfassung 283

dieser Dialektik der Autoritit wird die Erinnerung an eine revolutionére Stiftung zur
dauerhaften Quelle immer wieder neuer Nachstiftungen und somit die Autoritit des
Rechts als Prozess von konstitutiv unvollstdndigen Autorisierungshandlugen verstan-
den. Aus dieser doppelten, paradox anmutenden Dialektik — zwischen der Form des
Rechts und der Erfahrung von Isonomie sowie zwischen dem Moment der Griindung
und dem Prinzip institutioneller Dauer — ergibt sich eine radikal-demokratische Rechts-
theorie, die auf eigentiimliche Weise ,,die Sorge um Stabilitdt mit dem ,,Geist des
Neuen“ verbindet.'*

Dieses Spannungsverhéltnis von Isonomie und Autoritdt im arendtschen Denken ist
theoretisch niemals aufzulosen. Allerdings erweist sich die dialektische Verbindung
zwischen dem Handeln und dem historisch konstituierten Griindungsprinzip in der Pra-
xis nur allzu oft als blockiert. Arendt hat das Ausbleiben dieser Vermittlung im Kontext
der Civil-Rights-Bewegung thematisiert und das Scheitern der Reconstruction-Amend-
ments nach dem amerikanischen Biirgerkrieg als folgenschwere Fehlentwicklung ange-
mahnt. Diese Interpretation ist nicht als eine Replik auf die Problematisierung des anti-
schwarzen Rassismus bei Arendt zu verstehen, die im Gegenteil eine entscheidende und
noch immer viel zu zdgerliche Selbstbefragung der Arendt-Forschung provoziert hat.
Wie Arendts Diskussion der Reconstruction Era allerdings deutlich macht, ist ihre Aus-
einandersetzung mit dem Handeln schwarzer Menschen von Widerspriichen gepragt,
die es zeitgendssischen Leser:innen ermdglichen, mit und gegen Arendt ihren Autori-
tétsbegriff in eine anti-rassistische Richtung weiterzudenken. Hieraus ergeben sich
zwei Schliisse, die die symbolische Dimension des Rechts auf eine neue Weise in den
Blick riicken.

Die erste Schlussfolgerung besteht darin, dass die Wiederaufnhahme eines Griin-
dungsprinzips Arendt zufolge nicht allen Menschen gleichermalien offensteht, dass
jedoch differenzsensible Formen von Verfassungsrecht den handlungsmotivierenden
Charakter einer republikanischen Ordnung stirken kdnnen. Dies gilt nicht nur fiir von
Ausschliissen aus einer institutionellen Geltungsgeschichte betroffene Gruppen, son-
dern insofern fiir a/le Biirger:innen, als dass die symbolische Anwesenheit pluraler Per-
spektiven im Recht als institutionelle Stiitze von politischer Freiheit zu verstehen ist.
Gerade Menschen, die sich aufgrund ihrer sozialen Identitdt (etwa ihrer Stellung in ras-
sifizierten Machtstrukturen) in Herrschaftspositionen befinden, sind epistemisch darauf
angewiesen, in der Begegnung mit dem Recht nicht in einer ungebrochenen Selbstiden-
titit zu verbleiben.'* Die Begegnung mit anderen Perspektiven ist gerade fiir sie eine
Conditio sine qua non fiir die Einsicht in den Gemeinsinn, die nicht ohne die Prisenz
konkreter Mitmenschen zustande kommen kann. Wenn das Recht aber in einer welt-
losen, Unterschiede transzendierenden Abstraktion operiert, dann erzeugt es einen ent-
politisierenden Effekt, da die ,,erweiterte Denkungsart™ keine Gelegenheit findet, im
Rahmen von Institutionen eingeiibt zu werden.

Die Folge kann am Ende eine gewaltsame Intensivierung von ohnehin bestehenden
Ausschliissen sein, die entsteht, wenn private Individuen sich zu einem vermeintlich
homogenen Volkswillen vereinen und das Recht als Ausdruck ihres monolithischen
Befehls verstehen — und nicht als stabilisierendes Medium eines pluralen Handlungs-

44 Arendt, Uber die Revolution, 1963, 287.

145 Diese Schlussfolgerung wire mit Medina als die Notwendigkeit einer ,.epistemischen Reibung*
(epistemic friction) zu bezeichnen. Medina, The Epistemology of Resistance: Gender and Racial
Oppression, Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations, 2013, 23.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

284 Niklas Plétzer RphZ

raums. In Bezug auf den Ethnonationalismus der amerikanischen oder auch der franzo-
sischen Rechten scheint dieser Aspekt der arendtschen Rechtstheorie einleuchtend.
Doch auch in Deutschland sind minoritére Perspektiven immer schwieriger mit der
symbolischen Dimension der Verfassungsordnung und ihrem Gleichheitsversprechen
zu vermitteln. So liefe sich das Ausbleiben einer Neugriindung von Verfassungsinsti-
tutionen im Zuge der deutschen Wiedervereinigung 1989/90 als eine verpasste Chance
fiir die Vermittlung von initiierendem Handeln und institutioneller Dauerhaftigkeit deu-
ten: Die gekappte Dialektik zwischen Ereignis und Ordnung hat dazu beigetragen, dass
die ostdeutsche Perspektive gerade von Westdeutschen nicht als im Recht symbolisiert
wahrgenommen worden ist, was im Gegenzug volkischen Definitionen von Staatsbiir-
gerschaft in Teilen Ostdeutschlands den Weg bereiten konnte.'*® Der fiir die Autoritit
charakteristische, affektive Bezug zu einem Institutionengefiige und die im Handeln zu
vollziehende Steigerung ihres Griindungsprinzips entsprechen fiir viele Menschen in
Deutschland schlicht keiner Lebensrealitdt. Dies ist mit Arendt nicht bloB eine Frage
zunehmender Polarisierung, sondern ein Entpolitisierungseffekt, der sich unschwer zur
Existenzkrise von Verfassungsinstitutionen zuspitzen kann.

Doch Arendts Rechtsdenken, oft als Glorifizierung der Founding Fathers missver-
standen, lduft zugleich auf eine radikale Dynamisierung der in der Verfassung symbo-
lisierten Erinnerung hinaus. Hierin besteht die zweite Schlussfolgerung einer Autori-
tétstheorie, die aus der Erfahrung des Traditionsbruchs eine radikal-demokratische
Pointe gewinnt: Insofern das Verhéltnis zwischen revolutionédrer Griindung und dem
Fortleben des revolutiondren Geistes in Analogie zur Einheit von archein und prattein
interpretiert werden kann, so folgt hieraus eine Pluralisierung von Autorisierungshand-
lungen, die nicht nur die Zukunft fiir ,,Nachstiftungen eréffnet, sondern die ,,Urstif-
tung™ selbst in Frage stellt, indem ihr zahlreiche Anfdnge zur Seite gestellt werden.

Die Zeit der arendtschen Autoritét ist das futur antérieur einer Vergangenheit, die erst
noch gewesen sein wird: Erst im aktivierenden Bezug des Handelns der Gegenwart
koénnen minoritdre Geschichten aus der Vergangenheit als Triager unabgegoltener Ver-
sprechen aktiviert und mit einem weltbildenden, stabilitdtsstiftenden Prinzip verwoben
werden.'" Insofern Arendt also das Recht der res publica im zwischenmenschlichen
Raum der Geschichten iiber vergangene Taten, der res gestae, ansiedelt, ist die symbo-
lische Dimension des Rechts nicht auf den eng umschriebenen Bereich von Verfas-
sungsartikeln begrenzt. Jene gegen-hegemoniale Geschichtsschreibung, die Arendt mit
Benjamin als ,,Perlentauchen® bezeichnet, kehrt die interne Pluralitit der im Recht sym-
bolisierten Geltungsgeschichte hervor und raubt jedem Griindungsakt seinen Souvera-
nitdtsanspruch.'*® Dieser Modus des herrschaftskritischen Geschichtenerzihlens ist
dem Recht nicht duBerlich. Er entspricht bereits einer aktiven Transformation des
Rechts in die Richtung seines an-archischen Prinzips: als erinnernder Vorgriff auf poli-
tische Herrschaftsfreiheit.

Niklas Plitzer,
University of Chicago, E-Mail: nplaetzer@uchicago.edu

146 Zur ausgebliecbenen Verfassungsgriindung, s. Kowalczuk, Die Ubernahme. Wie Ostdeutschland
Teil der Bundesrepublik wurde, 2019.

47 Die Logik dieses ,,verkehrenden Ineinandergeifens* #hnelt Eva von Redeckers Begriff der Meta-
lepsis. Vgl. Redecker, Praxis und Revolution: Eine Sozialtheorie radikalen Wandels, 2018, 9.

8 Arendt, Men in Dark Times, 1968, 193 ff.


https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

