
2022 Eine Geschichte namens Verfassung 261

Eine Geschichte namens Verfassung:
Hannah Arendts Rechtsdenken 

zwischen Isonomie und Autorität

Niklas Plätzer

Abstract

This article presents the legal thought of Hannah Arendt as a post-foundationalist
account of constitutional authority. Where authority has traditionally been understood
as a hierarchical concept, akin to rule or domination, Arendt democratizes the notion of
authority by tying institutional durability to a continual renewal through acts of re-
founding. Arendt’s account of law can be understood as constituted by two dialectical
relationships: a dialectics of isonomy, in which a protective function interacts with an
enabling function, giving rise to a political notion of legal equality; and, secondly, a dia-
lectics of authority, in which acts of founding are mediated with durability by means of
a “principle” (from Latin principium, beginning). Arendt thus shifts the attention from
a philosophical concern with normative grounds to a political theory of institutional
temporality – a move with profound implications, as it locates a contested politics of
memory within the symbolic dimension of legal order.

Keywords: authority – collective memory – constitutionalism – equality – Hannah
Arendt – isonomy – law – post-foundationalism – principle – temporality

I. Einleitung: 
Autorität als Problem kollektiver Erinnerung

Kaum ein Satz der Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts wird so oft im Munde
geführt wie Hannah Arendts „Recht, Rechte zu haben“. Losgelöst von Arendts Diskus-
sion von Flucht und Staatenlosigkeit ist das „right to have rights“ zu einer gern zitierten
Phrase avanciert.1 Dass dabei ausgerechnet Arendt als Stichwortgeberin für ein Global
Governance-Milieu dienen soll, entbehrt nicht einer gewissen Ironie. Denn wie kaum
eine andere Denkerin richtet sie sich gegen einen abstrakten Menschenrechtsdiskurs,
der in weiter Ferne von jenen Akteur:innen stattfindet, von deren Rechten gerade die
Rede sein soll – wie von den Rechten Geflüchteter als politisch organisierter Men-
schen.2 Das „Recht, Rechte zu haben“ ist niemals ein Recht für ausgeschlossene Opfer:
Die Gleichheit von Rechtssubjekten bleibt bei Arendt immer an die Erfahrung des poli-

1 Arendt, Origins of Totalitarianism, 1951, 296 f.; dies., Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft,
1955, 754.

2 Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights: Hannah Arendt and the Contemporary Struggles of
Migrants, 2015.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


262 Niklas Plätzer RphZ

tischen Handelns gekoppelt.3 Ihr Nachdenken über die Grundlagen des Rechts zielt
nicht auf eine Ausweitung von nationalstaatlich bereits abgesicherten und transzen-
dentalphilosophisch zu begründenden Menschenrechten, sondern vielmehr auf die Not-
wendigkeit, die Form des Rechts jenseits von Moral und nationalstaatlicher Souverä-
nität neu zu denken. Es steht also das Verhältnis von Recht und Politik überhaupt zur
Debatte.4

In der Arendt-Rezeption ist diese Pointe jedoch aufgrund von zwei gegenläufigen
Interpretationsströmungen weitgehend verloren gegangen. Für eine an Jürgen Haber-
mas’ Diskursethik geschulte Lesart ist Arendt eine Denkerin des kommunikativen Han-
delns, die in die Nähe kantischer Moralphilosophie gerückt worden ist.5 Im Mittelpunkt
dieser wirkmächtigen Interpretation steht die Suche nach normativen Grundlagen:
Recht und Institutionen werden im Lichte einer die Politik transzendierenden Sphäre
eines moralisch verstandenen Menschenrechts betrachtet.6 Gegen diese kantianische
Strömung hat eine agonistische Lesart Arendt als Denkerin bruchhafter Interventionen
und revolutionärer Ausnahmezustände stark gemacht.7 Diese post-fundamentalistisch
orientierte Position weist normative Grundlegungsversuche zurück und pocht auf die
„Gebürtlichkeit“ (natality) politischer Gemeinschaften: auf das schlechthin Neue, das
durch das Handeln unaufhörlich in die Welt getragen wird und damit jeden Versuch
einer letztgültigen Sinngebung in den Strudel einer radikalen Kontingenzerfahrung
stürzt.8

Doch was bei beiden Lesarten in Vergessenheit zu geraten droht, ist die Stellung von
Recht und Institutionen. Die Sorge um die Dauerhaftigkeit institutioneller Formen
unterscheidet Arendt nämlich von jenen radikal-demokratischen Ansätzen, die „den
Moment des Politischen“ ausschließlich als eine Unterbrechung von Kontinuität und
Ordnung verstehen.9 Für die Denkerin politischer Institutionen war „die Freiheit der
Spontaneität (...) selbst noch gleichsam präpolitisch“.10 Das heißt wiederum nicht, dass
Arendts oftmals als ein Loblied auf die amerikanische Verfassung karikierte Institutio-
nentheorie auf einen liberalen Rechtsbegriff hinausliefe. Während liberale Den-
ker:innen eine Verfassungsordnung als einen moralisch gebotenen Schutzrahmen für
individuelle Rechte verteidigen, so geht es Arendt nicht nur um den negativ-schüt-
zenden Aspekt von Recht, sondern zugleich um eine aktivierende, auf das Handeln ver-
wiesene Dimension des Rechts. Nur eine Rechtsordnung, die Individuen nicht nur
schützt, sondern das Handeln unter Freien und Gleichen ermöglicht und bejaht, kann

3 Für eine systematische Kritik der Verkürzung des „Rechts, Rechte zu haben“ auf ein „Recht auf
Schutzrechte“, s. Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 5 ff.; in der deutschsprachigen
Debatte, s. zuletzt Schmalz, Recht, Politik und die Bedingungen der Ko-Präsenz: Das „Recht, Rechte
zu haben“ im Lichte gegenwärtiger Migrationsfragen, RphZ 2021, 32.

4 Volk, Arendtian Constitutionalism: Law, Politics and the Order of Freedom, 2015. 
5 So bereits Habermas, Hannah Arendts Begriff der Macht, Merkur 341 (1976).
6 Benhabib, Hannah Arendt: Die melancholische Denkerin der Moderne, 1998; dies., Die Rechte

der Anderen, 2008.
7 Honig, Arendt’s Accounts of Action and Authority, in: dies., Political theory and the Displacement

of Politics, 1993, 76; Kalyvas, Democracy and the Politics of the Extraordinary: Max Weber, Carl
Schmitt, and Hannah Arendt, 2008.

8 Vgl. Marchart, Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung, 2005.
9 Zur radikalen Demokratietheorie und der Dauerhaftigkeit politischer Institutionen, s. Herrmann/

Flatscher (Hrsg.), Institutionen des Politischen, 2020.
10 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 51.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 263

den Anspruch erheben, überhaupt eine politische Ordnung zu sein.11 Wie Christian Volk
gezeigt hat, verlangt die spezifische Rationalität des politischen Handelns nach institu-
tionellen Formen, deren Legitimation sich nicht aus der Anwendung einer transzenden-
tal ermittelten Norm ergibt.12 Stattdessen gelingt es einer sich positiv auf Politik bezie-
henden Rechtsordnung, das Handeln dauerhaft im Sinne von Freiheit und Gleichheit
anzutreiben. Dieses Motivationsvermögen republikanischer Institutionen findet seine
Entsprechung in einem Begriff von Recht, der die Politik nicht einer vermeintlich sta-
tischen Rechtsform als äußerlich gegenüberstellt, sondern das Recht als immer schon
dialektisch mit dem politischen Handeln verwoben ausweist.

Die Folge ist eine radikale Abkehr von traditionellen Rechtstheorien, die die Funk-
tion des Rechts (in Übereinstimmung mit der Etymologie des griechischen „Nomos“)
als begrenzend oder einhegend verstehen.13 Arendt stützt sich in ihrer Konzeptualisie-
rung einer republikanischen Form des Rechts auf Denkfiguren einer römischen Tradi-
tionslinie: vom Begriff des Rechts als lex (vom Lateinischen legare, verbinden) zu
Montesquieus Idee vom Recht als rapport, d. h. als Form der zwischenmenschlichen
Bezogenheit, die einen Raum zwischen Subjekten stiftet anstatt ihnen als Grenze oder
Befehl entgegenzustehen.14 Eine jüngere Welle der Arendt-Forschung hat diese
römischen Elemente verstärkt in den Blick genommen und so dazu beigetragen, die
weitverbreitete Vorstellung von Arendt als einer hellenophilen Nostalgikerin zu korri-
gieren. Der Schritt von Athen nach Rom entspricht hier einer theoretischen Bewegung
vom flüchtigen Erscheinungsraum des Handelns zu Fragen institutioneller Dauerhaf-
tigkeit.15 Arendts Interesse an Rom ist dabei alles andere als antiquarischer Natur. Wie
Walter Benjamin zitiert sie Marx’ Bemerkung, „die Französische Revolution habe in
römischem Gewand den Schauplatz der Geschichte betreten“16 und im Sinne eines ben-
jaminianischen Geschichtsverständnis geht es ihr um die nicht-linearen Konstellatio-
nen, die das antike Rom im Lichte von modernen Revolutionen neu erscheinen lassen.17

Arendts Ziel ist hierbei die Suche nach produktiven „Denkbruchstücken“, die einen

11 „Ein Gemeinwesen (...), das nicht ein Erscheinungsraum für die unendlichen Variationen des Vir-
tuosen ist, in denen Freisein sich manifestiert, ist nicht politisch.“ Arendt, Freiheit und Politik, in: dies.,
Zwischen Vergangenheit und Zukunft: Übungen im politischen Denken, 2012, 208.

12 Volk, Arendtian Constitutionalism, 2015, 214 ff.; vgl. Ahrens, Die Gründung der Freiheit. Hannah
Arendts politisches Denken über die Legitimität demokratischer Ordnungen, 2004.

13 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 118 ff.
14 Die detaillierteste Diskussion der Unterscheidung von lex und nomos findet sich ibid., 109 ff.; für

eine systematische Darstellung der drei arendtschen Rechtsbegriffe (lex, nomos, rapport), s. Volk, From
Nomos to Lex: Hannah Arendt on Law, Politics, and Order, Leiden Journal of International Law 23
(2010), 759.

15 Taminiaux, Athens and Rome, in: Vila (Hrsg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt,
2000, 165; Tsao, Arendt against Athens: Rereading the Human Condition, Political Theory 30/1
(2002), 97; Breen, Law beyond Command? An Evaluation of Arendt’s Understanding of Law, in:
Goldoni/McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the Law, 2012, 15.

16 Arendt, Über die Revolution, 1963, 62: „Die französische Revolution verstand sich als ein wie-
dergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom genau wie die Mode eine vergangene Tracht zitiert.“ Ben-
jamin, Über den Begriff der Geschichte, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. I-2, 1980, 700.

17 Vgl. Arendt, Walter Benjamin, 1892-1940, in: dies., Men in Dark Times, 1968, 153 ff.; zur Bedeu-
tung des benjaminianischen Geschichtsverständnisses bei Arendt, s. Schoonheim, The ‘rightful place
in man’s enduring chronicle’: Arendt's Benjaminian historiography, History of European Ideas 46
(2020), 844.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


264 Niklas Plätzer RphZ

neuen Blick auf die Geistesgeschichte des Westens erlauben, nachdem ihr Traditions-
zusammenhang bereits unwiederbringlich zerrissen ist.18

Arendts Bemühungen, „das, was wir gewohnt sind als Gegensätze und Sich-Wider-
sprechendes zu verstehen, wieder zusammenzudenken“, wird an ihrer Rehabilitation
des Autoritätsbegriffs deutlich.19 In Abgrenzung zur Autoritätsskepsis linker Bewe-
gungen hat Arendt mit ihrem 1956 erschienen Aufsatz „Was ist Autorität?“ einen
Gegenentwurf vorgelegt, dessen Sprengkraft sich hinter einer konservativ anmutenden
Ideengeschichte verbirgt.20 Gegenstand des Aufsatzes ist nämlich nicht nur die Genea-
logie der römischen auctoritas, sondern die für den Begriff spezifische Zeitstruktur.
Autorität, so Arendts eigenwillige Interpretation, ist etymologisch vom Lateinischen
augere abzuleiten, was steigern bzw. vermehren bedeutet. „Was Autorität oder diejeni-
gen, die Autorität verwalten, beständig vermehren, ist die Gründung.“21

Damit sei die Temporalität des politischen Raumes nicht primär auf die Zukunft
gerichtet, wie etwa die „leere, homogene Zeit“ des Fortschrittsdenkens, sondern auf die
Vergangenheit.22 „Im Unterschied zu unserer Vorstellung, derzufolge der Mensch in
eine Zukunft wächst, erstreckt sich bei den Römern alles Wachstum in die Vergangen-
heit.“23 Quelle von Autorität sei die Gründung durch die Ahnen, die per Definition grö-
ßeren maiores, deren Beispiel – auctoritas maiorum – den Römern als „moralisch-poli-
tischer Maßstab schlechthin“ gegolten habe.24 Das zurückbindende Element der
Religion (religare), das Anvertraute der Tradition (tradere) und die vermehrende
Dimension der Autorität (augere) ergeben gemeinsam die „römische Dreieinigkeit“,
die laut Arendt republikanischen Institutionen mithilfe der „bindenden Kraft eines maß-
gebenden Anfangs“ eine Generationen überdauernde Stabilität verliehen habe.25

Autorität ist jedoch ein hierarchischer Begriff, der zunächst im Widerspruch mit
Arendts von der Gleichfreiheit (isonomia) der griechischen polis ausgehenden Theorie
des politischen Handelns zu stehen scheint. Wie Grit Straßenberger herausgearbeitet
hat,

„hält Arendt die dem römischen Autoritätskonzept inhärente Spannung zur Demokratie aufrecht
und ergänzt damit die horizontal-egalitäre Verfasstheit demokratischer Politik um eine hierarchisch-
elitäre Dimension.“26

Trotz dieser hierarchischen Komponente erschöpft sich der Sinngehalt von Autorität
aber nicht im „Phänomen freiwilligen Gehorsams, das auf der Zuschreibung von mora-
lischer, kognitiver, erfahrungsbasierter oder institutionell gestützter Überlegenheit“

18 Vgl. Kohn, The Loss of Tradition, in: Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.), Hannah Arendt: Verborgene
Tradition – Unzeitgemäße Aktualität?, 2007, 37 ff.

19 In ihrer Projektbeschreibung für die (nicht realisierte) Introduction into Politics nennt Arendt ihr
Autoritäts-Essay als beispielhaft für ihre Methode. Arendt, Projektbeschreibung für die Rockefeller
Foundation, Dezember 1959, in: dies., Was ist Politik?, 2003, 200 f.

20 Arendt, Was ist Autorität?, in: dies., Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 159.
21 Ibid., 188.
22 Zur „leeren, homogenen Zeit“, s. These XIV in: Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. I-2, 1980,

701.
23 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 190.
24 Ibid.
25 Ibid., 191.
26 Straßenberger, Autorität in der Demokratie: Zur republikanischen Rezeption des römischen auc-

toritas-Konzepts bei Hannah Arendt, ZPTh 5 (2014), 69.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 265

beruhen würde.27 Zwar bezieht sich Arendt auf den römischen Senat, der gemäß der im
Satz „cum potestas in populo, auctoritas in senatu sit“ getroffenen Unterscheidung,
gerade nicht über Macht verfügte, dafür aber aufgrund einer imaginären Nähe zur Weis-
heit der Ahnen als Sitz von Autorität galt: eine Vorstellung, die bis heute an der Alters-
struktur amerikanischer Senator:innen ihren Nachhall findet.28 Was Autorität bezeich-
net, ist nicht primär die normative Struktur von freiwilligem Gehorsam, sondern eine
institutionell vermittelte Zeitstruktur.

Autorität entspricht einer institutionellen Strategie, eine republikanische Ordnung in
die Zukunft zu tragen, indem das Erbe der Gründung im Institutionengefüge einen her-
ausgehobenen Platz erhält. Dabei ist es die Intensivierung und Vermehrung der Grün-
dung – ihre augmentation (von augere) –, die die Autorität beständig neu generiert.29

Hieraus ergibt sich die kontraintuitive Verschränkung eines um Dauerhaftigkeit
besorgten Ordnungsdenkens mit einer durch die Abfolge immer neuer Generationen
dynamisierten Zeitlichkeit. Laut Arendt zeigt sich

„gerade daran, daß für uns die Sorge um Stabilität und Dauerhaftigkeit und der Geist des Neuen in
Gegensätzliches auseinanderfallen (…) wie wenig wir mit dem Erbe der Revolutionen anzufangen
wissen.“30

Jenseits von Fragen der normativen Legitimation von Herrschaft benennt Autorität
vor allen Dingen eine transgenerationale Integrationsleistung, die Arendt als konstitutiv
für die symbolische Dimension republikanischer Verfassungsordnungen ansieht.31

Autorität ist, kurz gesagt, ein institutionalisierter Modus der kollektiven Erinnerung.
Was den meisten Leser:innen allerdings entgeht, ist die Tatsache, dass Arendts Inter-

pretation der römischen auctoritas nur insofern Gültigkeit beansprucht, „so lange [...]
der Faden dieser Überlieferung nicht abbrach.“32 Doch genau dieses Ereignis des Tra-
ditionsbruchs ist laut Arendt die Grundbedingung des Politischen im 20. Jahrhundert.33

Tatsächlich ist der Aufsatz „Was ist Autorität?“ im Englischen zunächst als „What was
Authority?“ publiziert worden.34 Aber obwohl Arendt den Autoritätsverlust als irrever-
sibles Faktum beschreibt, eröffnet sie am Ende ihres Aufsatzes die Möglichkeit, den
Geist des römischen auctoritas-Begriffs unter modernen Voraussetzungen neu zu
begründen. So betont sie, dass die 

„Revolutionen der letzten Jahrhunderte wie ein gigantischer Versuch erscheinen, mit den Mitteln der
Tradition selbst den gerissenen Faden der Tradition wieder neu zu knüpfen, durch das Legen neuer

27 Ibid., 79. Die hier entwickelte Lesart weicht in diesem Punkt von Straßenberger ab.
28 „Wie die Macht beim Volk, so soll die Autorität beim Senat liegen.“ Arendt, Zwischen Vergan-

genheit und Zukunft, 1994, 182. Vgl. Cicero, De Legibus (Von den Gesetzen), 3.28. Im Jahr 2021
betrug das Durchschnittsalter amerikanischer Senator:innen 64,3 Jahre. Vgl. Roberts, This Senate is
the oldest in American history. Should we do anything about it?, Washington Post, 2.7.2021.

29 Volk, Arendtian Constitutionalism, 2015, 225 ff.
30 Arendt, Über die Revolution, 1963, 287.
31 Zum Symbolischen im Verfassungsrecht, s. Brodocz, Die symbolische Dimension der Verfas-

sung. Ein Beitrag zur Institutionentheorie, 2003.
32 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 190.
33 Vgl. Arendt, Denktagebuch, Bd. I: 1950–1973, 2020, 300.
34 Arendt, What was authority?, in: Friedrich (Hrsg.), Authority, 1958, 81 ff.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


266 Niklas Plätzer RphZ

Grundlagen das zu wiederholen, was für so lange Jahrhunderte dem gesamten politischen Bereich
sein eigentümliches Pathos und seine eigentliche Größe gegeben hat.“35 

Nur die amerikanische Revolution sei in dieser Neubegründung ansatzweise erfolg-
reich gewesen, wobei kein Mensch wissen könne, „ob dieser Weg uns heute noch offen-
steht.“36

In diesem Beitrag soll der Möglichkeit eines in Revolution gegründeten, post-funda-
mentalistischen Autoritätsbegriffs nachgegangen werden.37 Hierbei steht die Frage im
Vordergrund, inwieweit ein revolutionärer Autoritätsbegriff, den hierarchischen
Ursprüngen von auctoritas gemäß, in einem Spannungsverhältnis zur Gleichfreiheit –
der Isonomie – handelnder Bürger:innen steht.38 Wenn sich die Autorität tatsächlich auf
ein Verhältnis von Befehl und Gehorsam beziehen würde, dann müsste man wohl in der
Gegenüberstellung von Autorität und Isonomie einen unüberbrückbaren Gegensatz von
römisch-elitären und griechisch-egalitären Traditionsbeständen ausmachen. Dies ist
jedoch nicht der Fall. In Arendts Rechtsdenken findet sich der Entwurf einer vermit-
telnden Dimension, die das Verhältnis von auctoritas und isonomia in ein produktives,
als dialektisch zu bezeichnendes Verhältnis setzt.

Eine dialektische Vermittlung, so die These dieses Beitrags, ergibt sich aus Arendts
Begriff des principium: dem Anfang, der bei Arendt zugleich die Grundlage eines post-
fundamentalistischen und buchstäblich in Bewegung gesetzten Begriffs von Verfassung
bildet.39 Das Prinzip, wie Arendt im Anschluss an Montesquieu darlegt, ist weder der
Zweck, noch das Ziel des Handelns, sondern jenes Element, „das zwar niemals der
unmittelbare Anlass des Handelns ist und doch dieses erst eigentlich in Gang bringt.“40

Während Arendt mit Montesquieu Unterscheidungen zwischen den unterschiedlichen
Staatsformen zugrundeliegenden Prinzipien vornimmt, so vermittelt das Prinzip einer
republikanischen Ordnung zwischen der Erfahrung von Gleichheit und Freiheit, die sich
zwischen handelnden Bürger:innen ereignet, und der Stabilität des Rechts. Autorität
wird erst durch die Steigerung einer in Verfassungsinstitutionen symbolisierten Grün-
dungserzählung immer wieder neu generiert. Diese zunächst paradox anmutende Idee
einer durch die konfliktuelle Neuartikulation von Gründungprinzipien genährten Auto-
rität unterscheidet den arendtschen „Republikanismus des Dissenses“ von konflikt-
aversen, kommunitaristischen Spielarten republikanischer Institutionentheorie.41

Im Folgenden sollen zunächst zwei begriffliche Gegensätze im arendtschen Rechts-
verständnis als dialektisch vermittelte Spannungsverhältnisse dargestellt werden.42 In

35 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 198.
36 Ibid.
37 Der Begriff des Post-Fundamentalismus wird im Sinne von Marchart, Die politische Differenz:

Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, 2010, als Position auf-
gefasst, die eine letztgültige normative Grundlegung zurückweist, hieraus aber keine relativistischen
Schlüsse zieht: An die Stelle eines philosophischen Grundes treten historische Gründungen.

38 Zur Gleichfreiheit, s. Balibar, The Proposition of Equaliberty, in: ders., Equaliberty, 2014, 35 ff.
39 Cane, Hannah Arendt on the principles of political action, EJPT 14 (2014), 55.
40 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 127 (Hervorhebung hinzugefügt). 
41 Zum „Republikanismus des Dissenses“, s. Thiel/Volk, Republikanismus des Dissenses, in: Thiel/

Volk (Hrsg.), Die Aktualität republikanischer Theorie, 2015, 345 ff.
42 Die hier vorgenommene Rekonstruktion der dialektischen Struktur von Isonomie und Autorität

stimmt im Wesentlichen mit der „dialectic of subjective and objective rights“ und der „dialectic of
enlargement and preservation“ bei Christian Volk überein, verschiebt jedoch den Schwerpunkt von
prozedural-institutionellen Mechanismen auf die symbolische Dimension des Rechts. Volk, Arendtian
Constitutionalism, 2015, 225 ff.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 267

einem ersten Schritt (II.) wird das Verhältnis zwischen der schützenden Dimension des
Rechts als Rahmen einerseits und die ermöglichende Komponente eines republika-
nischen Rechts andererseits als Dialektik der Isonomie beschrieben. Ziel ist hierbei,
einen arendtschen Begriff von Rechtsgleichheit herauszuarbeiten. Ein darauffolgender
Teil (III.) rekonstruiert sodann anhand des Begriffs des Prinzips die für Arendts Rechts-
denken eigentümliche Dialektik von Dauerhaftigkeit und Dynamik. Hier geht es um die
Frage, inwieweit Autorität mit der Gleichfreiheit der Isonomie zu vereinbaren ist. Inso-
fern die institutionelle Vermittlung von Autorität und Gleichheit über den Rückgriff auf
ein normatives, jedoch als historisch instituiert verstandenes Prinzip erfolgen soll,
erweist sich Arendts Rechtstheorie als auf das Engste mit Fragen kollektiver Erinne-
rung verbunden.

Diese symbolische Dimension des Rechts wird im nächsten Schritt (IV.) diskutiert.
Bei genauerer Betrachtung des Spannungsverhältnisses von Isonomie und Autorität
zeigt sich, dass eine Gründungserzählung das Handeln nur solange mit einer institutio-
nellen Ordnung verbinden kann, solange die Gründung als im Recht aufgehobenes
Gleichheitsversprechen erscheint. Eine durch „institutionelle Geltungsgeschichten“
gestiftete Autorität, die zugleich ein Versprechen radikaler Gleichfreiheit beinhalten
soll, erweist sich aber in unserer eigenen Gegenwart als wenig plausibel – wenn nicht
gar als endgültig zerbrochen.43 Im Kontext der Vereinigten Staaten drängt sich zumal
die Frage auf, ob sie überhaupt jemals mehr war als Arendts autobiografisch gefärbter
Entwurf einer U.S.-zentrischen Institutionentheorie. Die Gründung der amerikanischen
Republik, von Arendt für „ihren relativ nicht-gewaltsamen Charakter“ gelobt und von
europäischen Nationalstaaten unterschieden, ist für die Opfer eines genozidalen Sied-
lerkolonialismus und der Versklavung schwarzer Menschen niemals für die revolutio-
näre Rettung einer auctoritas maiorum symbolhaft gewesen.44 Doch wie anhand von
Arendts Bemerkungen über die Civil-Rights-Bewegung gezeigt werden soll, ist Arendt
diese Einsicht in die rassifizierte Struktur republikanischer Autorität keineswegs
fremd.45 Hieraus ergeben sich, wie abschließend (V.) betont wird, weitreichende Mög-
lichkeiten für ein Neudenken der symbolischen Dimension des Rechts im Kontext
umkämpfter kollektiver Erinnerung.

43 Der Begriff der „institutionellen Geltungsgeschichte“ stammt von Hans Vorländer, Vorländer,
Transzendenz und die Konstitution von Ordnung, 2013, 144 ff. sowie Vorländer/Melville, Geltungs-
geschichten und Institutionengeltung. Einleitende Aspekte, in: Vorländer/Melville (Hrsg.), Geltungs-
geschichten: Über die Stabilisierung und Legitimierung institutioneller Ordnungen, 2002, IX ff.

44 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 199. Mittlerweile hat sich eine differenzierte
Debatte über Arendts durch die Hegemonie weißer Geschichtsschreibung beschränkten Blick auf die
amerikanische Gründung entwickelt. Für die englischsprachige Literatur seien genannt Rana, The Two
Faces of American Freedom, 2010; Gines, Hannah Arendt and the Negro Question, 2014; Owens,
Racism in the Theory Canon: Hannah Arendt on the ‘One Great Crime in Which America Was Never
Involved’, Millennium: Journal of International Studies 45 (2017), 403. Auf deutsch jüngst Martinsen,
Dynamiken der Demokratie. Die 23. Hannah Arendt Tage 2020 mit Beiträgen zur aktuellen Rassismus-
Debatte bei Arendt, 2021.

45 Arendt, Civil Disobedience, in: dies., Crises of the Republic, 1972, 89 f.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


268 Niklas Plätzer RphZ

II. Dialektik der Isonomie: 
Zum Recht der Gleichfreiheit

Gleichheit wird in der Regel nicht mit Arendt in Verbindung gebracht. Sie gilt als
Denkerin der Freiheit par excellence, für die die Freiheit nicht etwa bloß die negative
Voraussetzung des politischen Handelns ausmacht, sondern dessen Inhalt und Subs-
tanz:

„Frei sein können Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im Bereich des Politischen und des
Handelns; nur dort erfahren sie, was Freiheit positiv ist und dass sie mehr ist als ein Nicht-gezwun-
gen-Werden.“46

An dieser Formulierung wird schnell deutlich, dass eine Einordnung von Arendt als
liberaler Denkerin ihrem Freiheitsbegriff nicht gerecht würde.47 Freiheit ist für Arendt
nicht die Angelegenheit souveräner Individuen und ihrer Rechte, sondern vom Raum
des Öffentlichen, „der Welt“, her gedacht.48 Insofern subjektive Rechte von zwischen-
menschlichen Bezügen abstrahieren, seien sie von „Weltlosigkeit“ geprägt.49 Doch trotz
Arendts scharfer Kritik an liberaler Rechtsphilosophie scheint ihr Gleichheitsbegriff
auf den ersten Blick einer liberalen Idee von subjektiven Rechten nicht unähnlich:
Gleichheit bezieht sich bei ihr zunächst einmal auf Rechtsgleichheit und nicht auf die
soziale Gleichheit der Chancen oder der Besitzverhältnisse.

In Vita Activa (1967) unterscheidet Arendt den von ihr verteidigten Gleichheitsbe-
griff explizit von dem, was sie als „moderne Egalität“ bezeichnet, die

„auf dem der Gesellschaft inhärenten Konformismus ruht und nur möglich ist, weil das Sich-Ver-
halten an die Stelle des Handelns in der Rangordnung menschlicher Bezüge getreten ist.“50

Im Hintergrund steht ihre berühmt-berüchtigte These vom Aufstieg des Sozialen,
durch den die Notwendigkeitslogik von Reproduktionsprozessen an die Stelle poli-
tischer Freiräume getreten sei: „the rise of the blob“, wie Hanna Pitkin diese Gesell-
schaftserzählung pointiert genannt hat.51 Die vermeintlich revolutionäre Rede von indi-
vidueller Gleichheit gehört für Arendt zum ideologischen Staatsapparat einer
entpolitisierten Massengesellschaft: 

46 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 2012, 201.
47 „Liberalism, (...) its name notwithstanding, has done its share to banish the notion of liberty from

the political realm.“ Arendt, What is Freedom?, in: dies., Between Past and Future, 1993, 155. Zur
Unterscheidung zwischen Arendts politischem Rechtsbegriff und subjektiven Schutzrechten, s. Heller,
Deforming Rights: Arendt’s Theory of a Claim to Law, in: Mattutat/Nigro/Schiel/Stubenrauch (Hrsg.),
What’s Legit? Critiques of Law and Strategies of Rights, 2020, 263 ff.

48 Über Arendts phänomenologischen Begriff der Welt, s. Loidolt, Phenomenology of Plurality:
Hannah Arendt on Political Intersubjectivity, 2018, 93 ff.

49 Arendt, On Humanity in Dark Times: Thoughts about Lessing, in: dies., Men in Dark Times, 1968,
26 ff.; das heißt nicht, dass Arendt subjektive Rechte auf diese weltlose Dimension reduzieren und ver-
werfen würde; vielmehr geht es ihr um die Dialektik gleicher Rechte als Isonomie. Vgl. Volk, Arendtian
Constitutionalism, 2015, 237 ff.; dieser Aspekt wird auch von Michelsen, Kritischer Republikanismus
und die Paradoxa konstitutioneller Demokratie: Politische Freiheit nach Hannah Arendt und Sheldon
Wolin, 2019, 127 ff. betont.

50 Arendt, Vita Activa, 1967, 52.
51 Ibid.; vgl. auch Arendt, Über die Revolution, 1963, Kap. 2; Pitkin, The Attack of the Blob: Hannah

Arendt’s Concept of the Social, 1998.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 269

„Das Gleichmachen ist aber der Gesellschaft unter allen Umständen eigentümlich, und der Sieg der
Gleichheit in der modernen Welt ist nur die politische und juristische Anerkennung der Tatsache,
dass die Gesellschaft den Bereich des Öffentlichen erobert hat, wobei automatisch Auszeichnung
und Besonderheit zur Privatangelegenheit von Einzelindividuen werden.“52

Gleiche Schutzrechte sind in Abwesenheit eines Raumes für politische Beteiligung
keineswegs als die Verwirklichung eines „Rechts auf Rechte“ zu deuten. Im Gegenteil:
Sie können laut Arendt die Chance auf jene Handlungsräume noch verringern, in denen
ein politischer Gebrauch von Rechten überhaupt erst stattfinden kann. Das national-
staatliche Subjektivrechtsregime entspricht also keiner genuin politischen Verfassungs-
ordnung; die juridifizierte Gleichheit individueller Rechte tritt im Europa des 18. und
19. Jahrhunderts erst dann auf die Bühne, wenn die politische Freiheit schon (fast) ver-
schwunden ist: als „juristische Anerkennung“ gesellschaftlicher Entpolitisierungsten-
denzen.53

Nicht wenige Leser:innen erkennen in Arendts Skepsis gegenüber der modernen
Egalität den Nachhall einer Heidegger’schen Kritik am „Man“.54 So zeige sich, wie
Hauke Brunkhorst meint, an der „Vereinseitigung des Freiheitsgesichtspunkts und
Devaluierung der Gleichheit“ zuweilen Arendts „reaktionäres Gesicht“.55 Doch diese
Charakterisierung übergeht wichtige Passagen, etwa in Elemente und Ursprünge tota-
ler Herrschaft, in denen Arendt deutlich macht, dass soziale Ungleichheit – was sie dort
„die Klassengesellschaft“ nennt – „in ihren konkreten Auswirkungen“ auch ein poli-
tisches Problem bedeutet: Eine „Gesellschaft, in der die von Geburt gegebene
Ungleichheit der Lebensumstände in Klassen sich verfestigte“, habe in Europa der „Bil-
dung echter Republiken“ im Wege gestanden.56 Eine relative Gleichheit materieller
Lebensverhältnisse ist für Arendt nicht etwa eine Formel für anti-politische Gleichma-
cherei, sondern die notwendige soziale Voraussetzung von politischer Freiheit.57 Arendt
erteilt der Sozialpolitik also nicht etwa jene naserümpfend-elitäre Absage, mit der sie so
oft fälschlich in Verbindung gebracht wird.58 Vielmehr bringt sie ihren Zweifel zum

52 Arendt, Vita Activa, 1967, 52 (Hervorhebung hinzugefügt). 
53 Zur Wechselwirkung zwischen einem abstrakten Rechtsregime und gesellschaftlicher Entpoliti-

sierung, vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem: Ein Bericht von der Banalität des Bösen, 2013, Kapitel
VIII, „Von den Pflichten eines gesetzestreuen Bürgers“, 173 ff.; mit Loick kann von einer Juridismus-
Kritik gesprochen werden. Loick, Juridismus: Konturen einer kritischen Theorie des Rechts, 2017.

54 „Heidegger – Gang durch Sein und Zeit, p. 16: ‘Das Selbe ist nicht das Einerlei des Gleichen, son-
dern das Einzige im Verschiedenen und das verborgene Nahe im Fremden.’ Von hier aus wäre ein neuer
Gleichheitsbegriff zu entwickeln, der den Schrecken, die ursprüngliche Angst vor der Menschheit
sowohl wie die Notwendigkeit ihrer bewahren könnte.“ Arendt, Denktagebuch, Heft III, 13. April
1951, 65.

55 Brunkhorst, Hannah Arendt, 1999, 140.
56 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 1955, 48. Vgl. Volk, Arendtian Constitution-

alism, 2015, 65 f.
57 Suuronen spricht gar von einer „Priorität sozialer Rechte“ bei Arendt und leitet hieraus überzeu-

gend ein Argument für ein bedingungsloses Grundeinkommen ab. Suuronen, Resisting Biopolitics:
Hannah Arendt as a Thinker of Automation, Social Rights, and Basic Income, Alternatives: Global,
Local, Political 43 (2018), 35. Für eine Verteidigung von Sozialstaatsinstitutionen als Orte der Politi-
sierung des Sozialen im Anschluss an Arendt, s. Klein, The Work of Politics: Making a Democratic
Welfare State, 2020.

58 „As if Arendt were posing as an aristocrat shunning her peasants because they smelled bad and
had too many babies“, wie Kateb das Vorurteil wiedergibt. Kateb, Hannah Arendt: Politics, Con-
science, Evil, 1984, 4.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


270 Niklas Plätzer RphZ

Ausdruck, ob ein privatistischer Gleichheitsbegriff in der Lage sein kann, einen durch
Gleichfreiheit gekennzeichneten Weltbezug zu vermitteln.59

Der Name für eine Gleichheit, die nicht einer Ansammlung imaginärer Individuen
durch das Symbolsystem des Rechts übergestülpt wird, sondern einer praktischen
Erfahrung zwischen handelnden Menschen entspricht, ist die Isonomie. Das grie-
chische isonomia bedeutet „gleiches Recht“ (von ísos, gleich und nómos, Recht), doch
legt Arendt Wert darauf, dass es sich bei der Isonomie nicht um die Gleichheit subjek-
tiver Rechte handele.60 „‚Isonomia‘“, so führt sie in ihrer „Einführung in die Politik II“
aus,

„heißt weder, dass alle vor dem Gesetz gleich sind, noch, dass das Gesetz das gleiche für alle ist, son-
dern lediglich, dass alle den gleichen Anspruch auf politische Tätigkeit haben, und diese Tätigkeit
war in der Polis vorzugsweise eine Tätigkeit des Miteinander-Redens.“61

Isonomie sei daher im altgriechischen Kontext als weitestgehend synonym mit der
Redefreiheit („isegoria“ bzw. „isologia“) zu verstehen.62

Aus dieser altgriechischen Engführung von Rechtsgleichheit und Redefreiheit
könnte der irrige Schluss gezogen werden, Arendt ginge es um die Rückkehr zu einer
elitären Idee von Gleichheit, von deren Geltungsbereich Frauen, Sklaven und Nicht-
Bürger mit Migrationshintergrund (die Metöken) ausgeschlossen waren und die daher
„mit Gerechtigkeit nicht das mindeste zu tun“ hat.63 Doch wie Ayten Gündoğdu ein-
drücklich gezeigt hat, wird die emanzipatorische Pointe des Isonomie-Begriffs deut-
lich, wenn er im Kontext der Staatenlosigkeit im 20. Jahrhundert betrachtet wird. Der
Verlust von Bürgerschaft, so Arendt in Origins of Totalitarianism, bedeute nicht nur die
Abwesenheit eines staatlichen Schutzrahmens; tatsächlich laufe Staatenlosigkeit auf
eine Situation des Nicht-Gehörtwerdens hinaus und somit auf einen Ausschluss von
Handlungsräumen, an dessen Ende die Entmenschlichung von Menschen stehe.64 Iso-
nomie bezeichnet also eine Beziehung zwischen Menschen, die sich gegenseitig als
freie und gleiche Teilnehmer:innen an einem durch öffentliches Sprechen konstituierten
Raum anerkennen.

Doch wie Arendt hervorhebt, sei in der Athener Polis das Sprechen „in der Form von
Befehlen und das Hören in der Form des Gehorchens [...] nicht als eigentliches Reden
und Hören gewertet“ worden, da ansonsten die radikale Gleichfreiheit am Ende wieder
in die hierarchische Ordnung von Arbeits- und Produktionsprozessen hätte abgleiten
können.65 Die radikale Absage an die Ungleichheit von Befehl und Gehorsam veran-

59 Vgl. Balibar, Equaliberty, 2014, 35 ff.
60 Für eine begriffsgeschichtliche Darstellung von Isonomie, s. Stourzh, Die moderne Isonomie:

Menschenrechtsschutz und demokratische Teilhabe als Gleichberechtigungsordnung. Ein Essay, 2015,
21 ff.

61 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 40.
62 Ibid.
63 Ibid.
64 Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 158 f.; Gündoğdu bezieht sich auf Origins

of Totalitarianism, wo Arendt den „loss of the relevance of speech“ als charakteristisch für die Situa-
tion von Staatenlosen beschreibt. Arendt, Origins of Totalitarianism, 1951, 297. In der deutschen Fas-
sung spricht Arendt eindrücklich vom „Mundtotmachen“, dies., Elemente und Ursprünge totaler
Herrschaft, 1955, 755. Zum Nicht-Gehörtwerden als konstitutivem Grenzproblem von Politik, vgl.
Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, 2002, 41.

65 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 40.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 271

lasst Arendt dazu, Isonomie mit „Herrschaftslosigkeit“ (no rule) zu übersetzen.66 Sie
hat dabei die Figur des Otanes bei Herodot im Sinn, dessen Satz oute archein oute
archesthai ethelô, „Ich will weder befehlen, noch gehorchen“, ihr als Inbegriff einer
politischen Haltung gilt.67 Die Trennung von Befehlen und Durchführen – archein und
prattein, was ebenfalls mit „anfangen“ und „fortführen“ übersetzt werden kann – sei
erst durch die platonische Philosophie an die Polis von außen herangetragen worden
und habe auf diese Weise die Isonomie durch eine Logik ersetzt, in der die Politik zum
bloßen Produkt des Herstellens herabgesetzt worden sei.68

Eine isonomische Ordnung unterbricht permanent vor-politische Herrschaftsmecha-
nismen, indem sie durch Rotation, das Auslosen von öffentlichen Ämtern sowie die
Praxis der Volksversammlung das hierarchische Verhältnis von Initiierung und Durch-
führung, Rechtsetzung und Rechtsanwendung, ständig durchmischt.69 Arendt weist
explizit daraufhin, dass die Selbstbezeichnung der Athener für ihre Staatsform keines-
wegs „Demokratie“ gewesen sei:

„Das Wort ‚Demokratie‘ oder ‚Volksherrschaft‘ bzw. ‚Herrschaft der Vielen‘ war ursprünglich von
Feinden der Isonomie als Schimpfwort erfunden worden; das Schimpfwort war geprägt, um der
Polis zu sagen, dass sie sich nur einbilde, in einer Verfassung der Isonomie zu leben, dass sie in Wahr-
heit ebenfalls unter einer Herrschaft stehe, und zwar unter der anerkannt schlechtesten – der Volks-
herrschaft.“70

Die Isonomie, wie Étienne Balibar betont, entspricht also nicht etwa einem Gegen-
modell, sondern einer Radikalisierung von Demokratie hin zu ihrem „an-archischen
Prinzip“.71 Dieses Prinzip der Gleichfreiheit ist in Momenten herrschaftsloser Intersub-
jektivität zwischen politisch handelnden Menschen bereits präfiguriert und kann dort
aktiv erlebt werden. Die Dialektik der Isonomie ist daher nicht nur eine Frage von sich
gegenseitig stabilisierenden Elementen subjektiver und objektiver Rechte.72 Sie bein-
haltet zugleich die normativ anspruchsvollere Idee einer internen Beziehung zwischen
einer bestimmten Form des Rechts (nämlich dem republikanischen Recht) und der
praktischen Erfahrung von Herrschaftslosigkeit im zwischenmenschlichen Handlungs-
vollzug.

Arendts Provokation läuft auf den Gedanken hinaus, dass eine radikale Demokratie
sogar noch den Demokratie-Begriff in einer Art normativen Selbstübersteigung hinter
sich lassen müsste, um ihrem Versprechen der Herrschaftslosigkeit treu zu sein. Dass es
sich bei dieser allemal ungewöhnlichen Insistenz auf dem antiquiert wirkenden Isono-

66 Arendt, Über die Revolution, 1963, 35 f.
67 Ibid., 37. Vgl. Balibar, Hannah Arendt, the Right to Have Rights, and Civic Disobedience, in:

ders., Equaliberty, 2014, 174.
68 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 49.
69 Zur Herrschaftskritik bei Arendt, s. Markell, The Rule of the People: Arendt, Archê, and Demo-

cracy, APSR 100 (2006), 1.
70 Arendt, Über die Revolution, 1963, 35 f.
71 Balibar, Equaliberty, 2014, 175. Balibars Analyse der Isonomie gehört zu den Beiträgen, die den

emanzipatorischen Horizont des arendtschen Politikbegriffs am deutlichsten aufzeigen. Allerdings
assoziiert Balibar fälschlicherweise Herrschaft (archê) mit dem Begriff der Autorität und setzt so die
Autorität der Isonomie entgegen. Eine neurömische Autorität als augmentation kommt bei Balibar
nicht vor, obwohl sie widerspruchsfrei an seine Institutionentheorie anzuschließen wäre.

72 Volk, Arendtian Constitutionalism, 2015, 237 ff., unter Ausklammerung der Isonomie als Herr-
schaftslosigkeit, die gänzlich unerwähnt bleibt.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


272 Niklas Plätzer RphZ

mie-Begriff um alles andere als eine hellenophile Wortklauberei handelt, zeigt Arendts
Auseinandersetzung mit der Rätedemokratie. Die föderativen Räte, wie Arendt sie in
der Ungarischen Revolution von 1956 mit Begeisterung verfolgte, waren für sie weit-
aus mehr als ein blitzhaft aufschimmernder Bruchmoment: Die Rätedemokratie bestehe
aus „Elementarrepubliken“, die die Herrschaftslosigkeit bereits im Handlungsvollzug
realisierten, aber zugleich auf Dauerhaftigkeit angelegt seien.73 In diesem Sinn bezeich-
net Arendt die Räte auch als „mindestens ebensosehr Ordnungs- wie Kampforgane“
und sieht in ihnen gar die „Anfänge einer ganz neuen Regierungsform“.74

Doch die schwierige Frage nach dem Verhältnis von Isonomie und Autorität ist dabei
oft ausgeklammert worden; beide Begriffe werden in aller Regel einzeln behandelt und
ihr Spannungsverhältnis damit vorsorglich entschärft. Diese Form der Arbeitsteilung
wird den Aporien des arendtschen Rechtsdenkens jedoch nicht gerecht. Wie ist es etwa
zu erklären, dass Arendt für Jeffersons ward system Partei ergreift, es mit den Räten,
Kommunen und Sowjets des 20. Jahrhunderts in eine Reihe stellt – nachdem sie nur
einige Seiten zuvor die Autorität des amerikanischen Supreme Courts als ordnungsstif-
tende Verfassungsinstitution gelobt hatte?75 Theoretisch geht es um die schwer zu fas-
sende Wechselwirkung von Handlungsdynamik und Rechtsform. Wie verhält sich die
handlungsimmanente Sittlichkeit der Isonomie (um eine unarendtianisch-hegelsche
Kategorie zu bemühen) zur juridifizierten Rechtsordnung des Staates? Kann die uto-
pisch anmutende Idee der Herrschaftslosigkeit mit der ihr doch quasi definitionsgemäß
entgegenstehenden Rechtsherrschaft, der rule of law, in Einklang gebracht werden?76

Arendts Verständnis der Rechtsperson enthält Hinweise darauf, wie ein Rechtsre-
gime zu denken wäre, in dem die intersubjektiv erfahrbare Gleichfreiheit der Isonomie
nicht in einem Katalog von individuellen Schutzrechten verschwindet. Denn Arendt
entwickelt anhand der lateinischen Wortherkunft von persona, was Maske bedeutet und
aus dem Bereich des Theaters stammt, eine phänomenologische Theorie der Rechtsper-
sönlichkeit.77 Die Maske der Rechtsperson verleiht Schutz, erlaubt aber zugleich, dass
die Stimme eines je singulären Menschen hörbar wird. Das Durchklingen (per-sonare)
individueller Eigenheiten verbindet die Gleichheit von Rechtsträger:innen mit der Plu-
ralität politischer Akteur:innen.78 Die Struktur der Rechtspersönlichkeit kommt einer
dialektisch gefassten Isonomie sehr nah: Sie entspricht einer Doppelbewegung des Ver-
bergens (im beschützten Bereich des Intimen) und Sichtbarmachens (im öffentlichen
Raum des Handelns), welche ein Regime juridifizierter Schutzrechte im Sinne der per-

73 Arendt, Über die Revolution, 1963, 359.
74 Ibid., 338; Arendt, Thoughts on Politics and Revolution, in: dies., Crises of the Republic, 1972,

231. Arendts Rätedemokratie steht im Fokus einer lebhaften Debatte, s. Muldoon, The Lost Treasure
of Arendt’s Council System, Critical Horizons: A Journal of Philosophy and Social Theory 12 (2011),
396; Lederman, Hannah Arendt and Participatory Democracy: A People’s Utopia, 2019; Vergara, Sys-
temic Corruption: Constitutional Ideas for an Anti-Oligarchic Republic, 2020; Popp-Madsen, Visions
of Council Democracy: Castoriadis, Lefort, Arendt, 2021.

75 Arendt, Über die Revolution, 1963, 257 f., 336.
76 Arendt nennt die Räte eine „people’s utopia“, in Abgrenzung zu philosophischen Utopien: Arendt,

Crises of the Republic, 1972, 231.
77 Es ist verwunderlich, dass Barbour, Between Politics and Law: Hannah Arendt and the Subject of

Rights, in: Goldoni/McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the Law, 2012, 316, diesen wichtigen
Aspekt des arendtschen Rechtsdenkens nur ein einziges Mal erwähnt. Für eine detaillierte Betrachtung,
s. Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 99 ff.

78 Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 99 f.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 273

sona voraussetzt, zugleich aber immer auf das Handeln von Freien und Gleichen ange-
wiesen bleibt.

Schutz- und Beteiligungsrechte fallen in der Maskenmetapher in eins. Doch Arendt
geht über traditionelle Kategorien hinaus, indem sie den Blick auf die Dialektik zwi-
schen juridifizierten Rechten und einer im Handeln erlebbaren Erfahrung von Herr-
schaftslosigkeit lenkt. Etwaige Anklänge an eine habermas’sche These der Gleich-
ursprünglichkeit subjektiver Rechte und des Prinzips demokratischer Autonomie
mögen hier täuschen.79 Arendts Maskenträger:innen sind weder mit dem Rechtssubjekt
der kantischen Moralphilosophie identisch, noch ließe sich ihre Pluralität auf die Bil-
dung eines als autonom vorgestellten Volkswillens reduzieren.80 Wie die Isonomie eine
Gleichheit von Ungleichen ermöglicht, so erreicht die Rechtspersönlichkeit als persona
den ganz ähnlichen Effekt eines institutionell vermittelten „Angleichens“ (isasthenai)
von Bürger:innen, die erst im Handeln als plurale Wesen füreinander in Erscheinung
treten, sich aber in ihrer Erfahrung von Bürgerschaft als gleich und frei anerkennen.81

Dabei ist die Institution der Rechtspersönlichkeit, anders als im normativ abgesicherten
Modell habermas’scher Diskursethik, niemals als Realisierung eines moralischen
Gebots zu verstehen, sondern „ohne Geländer“ den Unwägbarkeiten des Politischen
ausgeliefert.82 Die arendtsche Dialektik von herrschaftsfreiem Handeln und juridifi-
zierter Institutionalisierung ist verankert in einem stets umkämpften „Bezugsgewebe
menschlicher Angelegenheiten“, in denen das Recht – wie jedes andere „Produkt des
Handelns“ – immer wieder neu mit Sinn versehen werden muss.83 Dieser Verbindung
zwischen Rechtsordnung und umkämpften kollektiven Erinnerungen ist der nächste
Abschnitt gewidmet.

III. Dialektik der Autorität: 
Ordnung als andauernde Neugründung

Im Gegensatz zu moralphilosophisch begründeten Ordnungsentwürfen vertritt
Arendt eine radikal historische Vision von Recht. Das heißt nicht nur, dass sie ihre Aus-
einandersetzung mit Staat und Verfassung anhand konkreter Gründungsgeschichten
(der Vereinigten Staaten, der Pariser Kommune, etc.) vorgeführt hat. Entscheidender
ist, dass die Dialektik zwischen der Form des Rechts und der Isonomie des Handelns
immer schon auf eine institutionell vermittelte Temporalität angewiesen ist: Nur durch
den andauernden Zustrom neuer Anfänge lässt sich die Stabilität einer republikanischen
Verfassungsordnung absichern. Doch das Paradox dieser theoretischen Konstruktion
muss stutzig machen: Ausgerechnet die Wiederaufnahme von Revolution – des Bruch-
moments schlechthin – soll zur Stabilität eines als autoritativ anerkannten Rechts bei-
tragen? Obgleich Arendts post-fundamentalistischer Ansatz einer philosophischen

79 Habermas, Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokra-
tischen Rechtsstaats, 1998, 111 ff.; kommentierend s. Michelsen, Kritischer Republikanismus, 2019,
275 ff. 

80 Für eine kritische Auseinanderseetzung mit der habermasianischen Reduktion des Handelns auf
Willensbildung, s. Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, 2016, 190 f.; zu Habermas bereits kri-
tisch Vollrath, Hannah Arendt bei den Linken, Neue politische Literatur 3 (1993).

81 Vgl. Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 158.
82 Arendt, Thinking without a Banister, Essays in Understanding, 1953–1975, 473.
83 Arendt, Vita Activa, 1967, 226.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


274 Niklas Plätzer RphZ

„Normativitätsbegründungsfalle“ entfliehen möchte, stellt sich die Frage, wie denn in
Abwesenheit externer Standards zwischen legitimen und illegitimen Wiederaufnahme-
Versuchen eines Gründungsakts zu unterscheiden wäre.84 In Zeiten von Make America
Great Again-skandierenden Rotmützen-Träger:innen kann die Dringlichkeit dieser
Unterscheidung auch vom Standpunkt einer post-fundamentalistischen Theorie nicht in
Abrede gestellt werden.

Was in der republikanischen Autorität gesteigert wird, ist das Prinzip der Gründung.

„Dass das Anfangen als solches ein Prinzip in sich birgt, durch das die Willkür ferngehalten wird,
sagt bereits das lateinische Wort ‚principium‘, in dem Anfang und Prinzip sich ungeschieden mit-
einander vermählen.“85

Es handelt sich bei dem Prinzip also nicht um ein moralisches Gebot, das ein Wert-
urteil auf transzendentalem Wege begründen würde. Auch meint Arendt, wie ihre ver-
blüffende Gleichsetzung eines historischen Ereignisses mit dem substantiellen Inhalt
einer Norm andeutet, noch nicht einmal die „Kanalisierung“ oder „Regularisierung“
des Handelns.86 Das Prinzip ist weder Gebot, noch Grenze, sondern Anregung für das
Handeln. Trotz seines affektiven Motivationsvermögens soll das Prinzip aber auch der
„Willkür“ entgegenwirken und „leitende Kriterien“ bereithalten, „mit denen alle Taten
im öffentlichen Raum jenseits des ausschließlich negativen Maßstabs der Rechtmäßig-
keit beurteilt werden“.87 Handlungsprinzipien – zwischen historischer Erzählung und
normativem Maßstab – nehmen eine Schlüsselposition in Arendts Denken ein, wie
Lucy Cane zurecht unterstreicht: „Prinzipien inspirieren das Handeln nicht nur, sondern
erlauben Akteur:innen und Zuschauer:innen gleichermaßen, dieses Handeln zu beurtei-
len.“88

Arendt entlehnt ihren Begriff der Prinzipien aus dem Geist der Gesetze (1748) von
Montesquieu, der eine Unterscheidung zwischen der Natur der Regierungsform (nature
de gouvernement) und ihrem Prinzip vornimmt: „Ihre Natur macht sie zu dem, was sie
ist, ihr Prinzip bringt sie zum Handeln.“89 Das Prinzip entspricht, in einer republika-
nischen Adaptation des Apostel Paulus, dem „lebendigen Geist“, der über den „toten
Buchstaben“ des Gesetzes hinausweist, ihn beseelt und erst jene „menschlichen Lei-
denschaften“ anspricht, die die „Struktur“ von Rechtsinstitutionen „in Bewegung set-
zen“.90 Montesquieu unterscheidet drei verschiedene Regierungsformen, denen jeweils
ein Handlungsprinzip entspricht: die Ehre in der Monarchie, die Furcht in der Tyrannis
und die Tugend in der Republik, wobei Montesquieu die spezifisch republikanische
Tugend als „Liebe zur Gleichheit“ definiert.91 In ihrem fragmentarisch gebliebenen
Text „Einleitung: Der Sinn von Politik“ hat Arendt Montesquieus Prinzipien als eine

84 Flügel-Martinsen, Die Normativitätsbegründungsfalle. Die unterschätzte Bedeutung befragender
und negativer Kritikformen in der Politischen Theorie und der Internationalen Politischen Theorie,
ZPTh 2 (2015), 189.

85 Arendt, Über die Revolution, 1963, 504.
86 Anders als etwa Kalyvas, Democracy and the Politics of the Extraordinary, 2008, 242 meint. Für

eine treffende Replik, s. Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 251.
87 Zitiert nach Ludz, in : Arendt, Was ist Politik ?, 2003, 174.
88 Cane, EJPT 14 (2014), 61.
89 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, III.1.
90 Ibid. Vgl. 2. Korinther 3,6 : „Der Buchstabe tötet, der Geist aber macht lebendig.“
91 Arendt, Was ist Politik ?, 2003, 127 ; dies., Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 1955,

1143 f.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 275

„Grundüberzeugung“ gedeutet, „die eine Gruppe von Menschen miteinander teilt“ und
zugleich seiner Liste weitere Beispiele hinzugefügt: Den Ruhm, die Freiheit, die
Gerechtigkeit und – vielleicht mit Blick auf die junge Ordnung des Grundgesetzes –
„die Gleichheit, wenn wir darunter die Überzeugung von der ursprünglichen Würde
aller, die Menschenantlitz tragen, verstehen“.92 Der Totalitarismus sei hingegen
dadurch gekennzeichnet, dass er über kein Handlungsprinzip verfüge, was ihn zu einer
anti-politischen, handlungsfeindlichen Ordnung mache.93

Ursula Ludz vermutet, dass Arendt diese an Montesquieu anschließende Typologie
von Regierungsformen und ihren Prinzipien in ihrem unabgeschlossen gebliebenen
Kapitel „Pluralität in den Staatsformen“ weiterentwickeln wollte.94 Interessanterweise
scheint Arendt den Plan gehegt zu haben, das Verhältnis zwischen der Herrschaftsfrei-
heit (Isonomie) und der auf Steigerung angelegten römischen Autorität des Prinzips ins
Zentrum ihrer Analyse zu stellen.95 Doch unabhängig von archivarischen Rekonstruk-
tionsversuchen lässt sich bereits anhand ihrer Darstellung der amerikanischen Revolu-
tion ein Bezugspunkt zwischen den nur scheinbar entgegengesetzten Ordnungsbegrif-
fen der Isonomie und der Autorität ausfindig machen. Laut Arendt kann nur die
andauernde Steigerung des Gründungsprinzips den „revolutionären Geist“ dauerhaft
absichern – eine Aufgabe, an der auch die amerikanische Republik unter Verzicht auf
Institutionen für die alltägliche Partizipation von Bürger:innen (etwa Jeffersons ward
system) am Ende gescheitert sei.96

Das Fortleben des revolutionären Geistes mag zunächst einem Kult um die Gründer-
generation zum Verwechseln ähnlich sein und stellenweise leistet Arendts einer Über-
höhung der Founding Fathers durchaus Vorschub. In diesem Sinn warnt Bonnie Honig
davor, dass Arendts „Legitimationsfabel“ (legitimating fable) den gleichen Effekt
haben könnte

„wie alle Legitimationsfabeln: weitere Nachforschungen über den Ursprung des Systems zu ver-
bieten und dessen Kern von Illegitimität vor der Prüfung durch neugierige Augen zu bewahren.“97

Jedoch erscheint Arendts Vorstellung des fortlebenden Gründergeists in einem weit-
aus demokratischeren Licht, wenn man beachtet, dass das Verhältnis der Revolution
zum revolutionären Geist sich parallel zur Beziehung zwischen archein und prattein
verhält: dem Anfangen und dem Durchführen, die in der griechischen Isonomie in einer
horizontalen Beziehung miteinander vereint waren und, wie Arendt beklagt, erst von
Platon mit gravierenden Auswirkungen für das westliche Staatsdenken einander hier-
archisch entgegengestellt worden sind.98 Arendts Theorie des „revolutionären Geistes“
zielt auf eine Wiedervereinigung von archein und prattein unter modernen Bedin-

92 Arendt, Was ist Politik ?, 2003, 127.
93 Arendt bereits mit Bezug auf Montesquieu in : dies., Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft,

1955, 1143 f.
94 So die Deutung von Ludz, in: Arendt, Was ist Politik?, 2003, 171 ff.; das Fragment zum Kapitel

„Pluralität in den Staatsformen“ findet sich in: Arendt, Was ist Politik?, 2003, 196.
95 Ludz, in: Arendt, Was ist Politik?, 2003, 171 ff.
96 Vgl. Arendt, Über die Revolution, 1963, 284 ff.
97 Honig, Declarations of Independence: Arendt and Derrida on the Problem of Founding a Repub-

lic, 85/97 (1991), 107; vgl. auch Breen, in: Goldoni/McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the
Law, 2012, 30.

98 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 49.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


276 Niklas Plätzer RphZ

gungen: der revolutionäre Geist führt fort, was ein revolutionäres Prinzip initiiert hat.99

Die vermeintliche Letztgültigkeit eines souveränen Willens bleibt demgegenüber einer
platonischen Trennung von archein und prattein verhaftet und reduziert ein „an-
archisches“ Prinzip auf die archê eines hierarchischen Befehls.100

Statt einer unreflektierten Verehrung der Founding Fathers läuft die Wiederaufnahme
des Gründungsprinzips also auf ein Untergraben der Befehlsstruktur der ursprüng-
lichen Gründung hinaus: An die Stelle einer einzigen Legitimationsquelle tritt eine
Autorität, die sich kontinuierlich aus der Multiplikation neuer Autorisierungshand-
lungen speist.101 Die Dialektik der Autorität besteht darin, dass die Verfassung nur unter
der Bedingung ihrer radikalen Selbstbefragung durch neue Generationen handelnder
Menschen eine Chance hat, als politische Ordnung dauerhaft zu bestehen. Die Konse-
quenz ist eine Einebnung des hierarchischen Verhältnisses zwischen archein und pratt-
ein, der „Urstiftung“ und ihren „Nachstiftungen“ (wie es schon bei Edmund Husserl
heißt) und damit eine vom Handeln anzutreibende Tendenz der Verfassungsordnung zur
Isonomie.102 Letztere entspricht bei Arendt streng genommen nicht nur der im Handeln
der Gegenwart zu erlebenden Gleichfreiheit, sondern – dem benjaminianischen
Geschichtsverständnis nicht unähnlich – einer nicht-linearen Konstellation zwischen
vergangenen und zukünftigen Generationen.103

Isonomie wird transgenerational, wenn sie als Prinzip einer sich durch Neuanfänge
steigernden Autorität interpretiert wird. Die Urstiftung der Republik bleibt zwar das,
„was bewirkt, dass in ihr gehandelt werden kann“.104 Insofern der revolutionäre Geist
fortbesteht, erleben Bürger:innen diese Ermöglichung aber nicht als Verehrung der
Ahnen, sondern im Gegenteil als eine Ermächtigung zu aufständischen Neuanfängen.
Die römische Unterscheidung von auctor und artifex kann an dieser Stelle weiterhelfen:
Während der artifex den „Erbauer und Architekten“, etwa eines Theaters, meint, so ist
der auctor der Stifter, „der das ganze Unternehmen inspiriert und den Bau veranlasst
hat“.105 Es ist der „Geist des Stifters“, nicht des Herstellers, der in der auctoritas fortlebt
– und Arendt fügt hinzu, dass „die Beziehung zwischen ihnen gar nichts mit dem Ver-
hältnis zwischen Herr und Diener zu tun hat“.106 Wenn Autorität als andauernder Pro-
zess verstanden und dadurch die Autorenschaft durch immer neue Nachstiftungen plu-
ralisiert wird, so bleibt am Ende von den Gründervätern nur noch das Faktum ihrer
Rechtsetzung: Sie mögen artifex bleiben, insofern sie die Verfassung einst herstellend
geprägt haben; jedoch ist ihre Autorenschaft im Sinne des auctor nicht zwangsläufig
abgesichert. Diese muss sich in andauernden Nachstiftungen immer wieder neu erwei-
sen, indem sie das Handeln inspiriert und an das Recht zurückbindet. Doch zugleich ist

99 Arendt, Über die Revolution, 1963, 284.
100 Arendt, Vita activa, 1967, 278 ff.
101 Bernal spricht hilfreich von einer „under-authorization“ der Verfassung. Bernal, Beyond Origins:

Rethinking Founding in a Time of Constitutional Democracy, 2017.
102 Zum phänomenologischen Begriff der „Urstiftung“, s. Bedorf, Instituting Institutions: An Explo-

ration of the Political Phenomenology of Stiftung, in: Herrmann/Bedorf (Hrsg.), Political Phenomenol-
ogy: Experience, Ontology, Episteme, 2019, 239.

103 Benjamin notiert in seiner XII. These, dass sich der Kampf der Arbeiterbewegung „an dem Bild
der geknechteten Vorfahren, nicht am Ideal der befreiten Enkel“ nährt. Benjamin, Gesammelte
Schriften, Bd. I-2, 1980, 700.

104 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 1955, 954.
105 Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 1994, 188.
106 Ibid.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 277

die Pluralisierung des auctor nicht nur auf eine offene Zukunft gerichtet. Sie wirft auch
ein neues Licht auf die Vergangenheit, die nun als ein Reservoir unbekannter Vorgän-
gerschaften erscheint, die erst jetzt, im Handeln der Gegenwart, als institutionell ver-
mittelte Autorisierungshandlungen lesbar werden.

IV. Zur symbolischen Dimension 
der Verfassung und ihren Grenzen

Der radikal-demokratische Sinn nicht nur der Isonomie, sondern eben auch der Auto-
rität kann an Arendts Vorschlag verdeutlicht werden, „für den zivilen Ungehorsam eine
anerkannte Nische unter unseren Regierungsinstitutionen zu finden“.107 Der zivile
Ungehorsam gilt ihr als beispielhaft für jenes „neue, niemals voll artikulierte Konzept
des Rechts“, das sie in der amerikanischen Revolution angedeutet sieht.108 Der öffent-
lich und friedlich vollzogene Rechtsbruch der Vietnam-Kriegsverweigerer erhält im
Lichte eines revolutionären Autoritätsverständnis den Sinn einer Affirmation eines Ver-
fassungsprinzips, das durch widerständiges Handeln gesteigert und stabilisiert wird.
Diese arendtsche Dialektik von Neugründung und Dauerhaftigkeit ist in den letzten
Jahren von zahlreichen Interpret:innen für Analysen sozialer Bewegungen fruchtbar
gemacht worden. So hat Gündoğdu die Politik der Geflüchteten-Bewegung der sans
papiers als die Mobilisierung eines „Prinzips der Isonomie“ analysiert, wodurch gerade
in der Französischen Republik das Handeln von aus der Staatsbürgerschaft ausge-
schlossenen Menschen als eine bürgerschaftliche Steigerung einer revolutionären
Gründung erscheint.109 Auch die Haitianische Revolution ist als eine dezidiert bruch-
hafte, iterative Wiederaufnahme der Französischen Revolution betrachtet worden.110

Die Infragestellung eines „weißen Nichtwissens“, um Charles Mills zu zitieren,
gehört zu den wichtigen Interventionen dieser Strömung zeitgenössischer Arendt-Lek-
türen.111 Was allerdings in den Debatten um die blinden Flecken der arendtschen
Geschichtserzählung übersehen worden ist, ist, dass Arendt die rassifizierte Exklusivi-
tät der amerikanischen Verfassung nicht nur deutlicher hervorhob als weithin
behauptet, sondern auch, dass sich aus ihrer Analyse eine sehr viel pessimistischere
Antwort auf die Herausforderungen des Anti-Rassismus ergibt – eine Haltung, die
angesichts systemischer Gewalt gegen schwarze Menschen plausibler erscheint als die
allzu nahtlose Integration anti-rassistischer Bewegungen in eine revolutionäre „Gel-

107 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 99. Vgl. Plätzer, Die Verfassung auf den Barrikaden.
Ziviler Ungehorsam zwischen Revolution und Normenkontrolle nach Hannah Arendt, in: Fritsche/Gis-
bertz/Hirsch/Bantlin/Cadore/Freudenberg/Klostermann/Wallenfels, Unsicherheiten des Rechts. Von
den sicherheitspolitischen Herausforderungen für die freiheitliche Gesellschaft bis zu den Fehlern und
Irrtümern in Recht und Rechtswissenschaft, ARSP-Beiheft 162, 2020, 321.

108 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 94. 
109 Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, 2015, 187 ff.
110 Vgl. ibid., 185; sowie Gaffney, Memories of Exclusion: Hannah Arendt and the Haitian Revolu-

tion, Philosophy & Social Criticism 44 (2018), 701. Dazu kritisch Plätzer, Fugitive World-Building:
Rethinking the Cosmopolitics of Anti-Slavery Struggle with Arendt and Glissant, in: Caraus/Paris
(Hrsg.), Migration, Protest Movements, and the Politics of Resistance: A Radical Political Philosophy
of Cosmopolitanism, 2018, 186 ff.

111 Mills, Weißes Nichtwissen, in Lepold/Martinez Mateo, Critical Race Theory: Ein Reader, 2021,
180. Zum „weißen Nichtwissen“ bei Arendt, s. Burroughs, Hannah Arendt, “Reflections on Little
Rock”, and White Ignorance, Critical Philosophy of Race 3 (2015), 52.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


278 Niklas Plätzer RphZ

tungsgeschichte“. Bisher kaum kommentierte Passagen im Essay über den zivilen
Ungehorsam zeigen, dass trotz Arendts anderswo virulent vorgetragener anti-schwar-
zen Stereotypen, eine rassismuskritische Interpretation ihres Rechtsdenkens nicht nur
möglich ist, sondern dass sie das Strukturproblem einer als weiß rassifizierten Bürger-
schaft in einigen Textpassagen selbst zum Gegenstand ihrer Reflektionen über die ame-
rikanische Verfassungsordnung gemacht hat.112

In „Civil Disobedience“ unterscheidet Arendt zwischen den politisch motivierten
Rechtsbrüchen der Vietnam-Kriegsdienstverweigerer einerseits und der Civil-Rights-
Bewegung andererseits. Während erstere in ihrem Ungehorsam den „Geist der
Gesetze“ der amerikanischen Republik verkörperten, so seien die führenden
Akteur:innen schwarzer Organisationen nicht an den „spezifischen Mängeln in unseren
Institutionen“ interessiert – „denn sie befinden sich in offener Rebellion gegen alle von
ihnen“.113 Auf den ersten Blick handelt es sich hier um einen weiteren Fall von Arendts
rassistischer Abwertung schwarzer Aktivist:innen.114 Dieser Eindruck wird durch ein
Tocqueville-Zitat bestätigt, in dem nicht die Sklaverei, sondern „die Anwesenheit einer
schwarzen Bevölkerung“ als die „größte Gefahr für die Zukunft der amerikanischen
Republik“ bezeichnet wird.115 Doch Arendts Interpretation der amerikanischen Grün-
dung nimmt eine rassismuskritische Wendung, wenn sie die „einfache und erschre-
ckende Tatsache“ hervorhebt, dass die schwarze und indigene Bevölkerung „niemals
im ursprünglichen consensus universalis der amerikanischen Republik inbegriffen“
war.116

Arendt beschreibt den Ausschluss schwarzer Menschen aus den Institutionen der
Republik als konstitutiv.117 Das Prinzip der amerikanischen Gründung könne von
schwarzen Akteur:innen daher kaum als Inspirationsquelle für eine im Handeln zu voll-
ziehende Steigerung institutioneller Autorität wahrgenommen werden. Das Prinzip der
amerikanischen Republik, so Arendts radikale Schlussfolgerung, ist aufs Engste mit der
Konstruktion weißer Identität verwoben und befindet sich im permanenten, „erschre-
ckenden“ Widerspruch zum republikanischen Anspruch politischer Herrschaftsfrei-
heit.118 Isonomie und Autorität klaffen auseinander und genau an diesem Punkt kommt

112 King, Arendt and America, 2015, 264, 289 f.
113 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 83, 92. 
114 Die Liste rassistischer Stereotypen in Arendts Werk ist lang. Beispielhaft soll nur erwähnt wer-

den, dass sie schwarzen Studierenden vorwarf, einen Kampf für die Absenkung akademischer Stan-
dards zu führen, die Einführung eines universitären Fachbereichs für afrikanische Literatur ablehnte,
da es sich um „non-existent subjects“ handele und Swahili „a nineteenth century kind of non-language“
nannte. Arendt, On Violence, in: dies., Crises of the Republic, 1972, 191 f.

115 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 89 f.
116 „The simple and frightening fact that these people had never been included in the original con-

sensus universalis of the American republic.“ Ibid., 90.
117 In dieser Hinsicht ist LeSures Annäherung des arendtschen Standpunkts an den Afropessimismus

nicht von der Hand zu weisen – allerdings mit dem entscheidenden Unterschied, dass die anti-schwarze
Struktur politischer Institutionen bei Wilderson als ontologisch und unhintergehbar beschrieben wird,
während Arendt historische Ausschlüsse als kontingent und grundsätzlich modifizierbar ansehen wür-
de. LeSure, The White Mob, (In) Equality Before the Law, and Racial Common Sense: A Critical Race
Reading of the Negro Question in “Reflections on Little Rock”, Political Theory 49 (2021), 3; Wilder-
son, Afropessimismus, 2021.

118 Arendt zitiert die Dred Scott v. Sandford-Entscheidung des Obersten Gerichtshof (1857), derzu-
folge schwarze Menschen „keine Bürger im Sinn der amerikanischen Verfassung sind und sein kön-
nen“. Arendt, Crises of the Republic, 1972, 91.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 279

die arendtsche Rechtsdialektik zum Erliegen: Es kommt, um Patchen Markell zu zitie-
ren, zum „breakdown of the nexus of event and response“.119 An die Stelle einer prin-
zipiengeleiteten Steigerung von Autorität tritt eine „offene Rebellion“, die die gesamte
Verfassungsordnung ins Wanken bringen kann.

Folgerichtig liest Arendt die Civil Rights-Bewegung nicht als Erbin der amerika-
nischen Revolution, sondern der abolitionistischen Kämpfe des 19. Jahrhunderts.120 Sie
befindet sich damit in überraschender Übereinstimmung mit zeitgenössischen Arbei-
ten, die die Autonomie der Black radical tradition gegen eine symbolische Auflösung
schwarzer Freiheitskämpfe in einer Erzählung über sich vermeintlich progressiv aus-
weitende Menschenrechte verteidigen.121 Schwarze Bewegungen zielen auf die Grün-
dung einer anderen Gleichheit, die noch zu erfinden wäre – eine Gleichheit, die vom
Verbrechen der Versklavung schwarzer Menschen ausgeht und eine institutionelle
Legitimationserzählung zurückweist, in der sich dieser Ausschluss bis heute fort-
schreibt.122 Was Arendt an der abolitionistischen Bewegung des 19. Jahrhunderts als
eine „starke Voreingenommenheit gegenüber Institutionen“ und eine „abstrakte Mora-
lität“ kritisiert, ist keineswegs bloß als Herabsetzung einer vermeintlich unpolitischen
Tradition anti-rassistischer Sozialkämpfe zu verstehen.123 Ihre radikale Pointe liegt
darin, die Rassifizierung republikanischer Institutionen als „simple and frightening
fact“ ernst zu nehmen. Arendt selbst ist an dieser Aufgabe gescheitert. Doch nur auf der
Basis eines Realismus über die rassifizierten Grenzen des im Recht aufgehobenen kol-
lektiven Erinnerns kann die Rechtsphilosophie der Singularität schwarzer Traditionen
des politischen Denkens und Handelns gerecht werden.

Arendts Essay über den zivilen Ungehorsam skizziert, wie dem Ausschluss schwar-
zer Bürger:innen aus dem symbolischen Raum der amerikanischen Republik hätte
begegnet werden können. Sie sieht hier vor allen Dingen die Zeit nach dem amerika-
nischen Bürgerkrieg und die Zusatzartikel der sogenannten Reconstruction Era als eine
verpasste Chance für eine rassismuskritische Neugründung der im Recht vermittelten
Prinzipien.124 Die Gleichbehandlungsklausel des 14. Zusatzartikels und das im 15.
Zusatzartikel institutionalisierte Verbot, einer Person aufgrund ihrer ethnischen Zuge-
hörigkeit, Hautfarbe oder ehemaligen Versklavung das Wahlrecht zu verweigern, seien
laut Arendt unzureichend gewesen, die rassifizierte Exklusivität der amerikanischen
Rechtsordnung zu überwinden.125 Vielmehr seien die Grenzen der Gleichfreiheit von
nun an durch einen „stillschweigenden Ausschluss vom stillschweigenden Konsens“
bestimmt worden, wobei die Integration von mehrheitlich weißen Einwanderungswel-
len im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert den fadenscheinigen Charakter der

119 Markell, The Rule of the People, 12.
120 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 90 f.
121 Johnson/Lubin (Hrsg.), Futures of Black Radicalism, 2017; Walcott, Long Emancipation:

Moving Toward Black Freedom, 2021. 
122 Arendt spricht vom „original crime [that] could not be remedied by the Fourteenth and Fifteenth

Amendment“. Arendt, Crises of the Republic, 1972, 90 f.
123 Arendt kritisiert eine vermeintliche „sterility of the abolitionist movement.“ Ibid., 90. Wie King

richtig bemerkt, projiziert Arendt diesen Anti-Institutionalismus auf die abolitionistische Bewegung,
ohne sich je ernsthaft mit Abolitionisten wie William Lloyd Garrison, Wendell Phillips oder Frederick
Douglass befasst zu haben. King, Arendt and America, 2015, 290.

124 Die gehaltvollste Betrachtung der Reconstruction-Zeit und ihrer unabgegoltenen Versprechen
bleibt Du Bois, Black Reconstruction in America, 1860–1880, 1935. Wie aus der Hannah Arendt Col-
lection am Bard College hervorgeht, besaß Arendt eine Kopie des Buches.

125 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 91.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


280 Niklas Plätzer RphZ

Rechtsgleichheit schwarzer Bürger:innen „sogar noch offensichtlicher“ machte.126 Nur
ein explizit an die schwarze Bevölkerung gerichteter Zusatzartikel

„hätte die große Veränderung [die Abschaffung der Sklaverei] auf dramatischere Weise unterstri-
chen und so diesen Menschen, die niemals willkommen waren, ihrer Endgültigkeit versichert.“127 

Das „Versagen des Kongresses, einen solchen Zusatzartikel vorzuschlagen“, sei
umso frappierender, wenn man das Votum für den 1919 verabschiedeten 19. Zusatzar-
tikel über das Frauenwahlrecht und die, im Vergleich zur Entmenschlichung der
schwarzen Bevölkerung, „unendlich milderen diskriminierenden Praktiken gegen
Frauen“ berücksichtige.128 In die Kategorien der arendtschen Rechtstheorie übertragen,
hätte es einer differenzsensiblen Formulierung des Verfassungsrechts bedurft, um die
Prinzipien des Handelns anti-rassistischer Bewegungen mit der Autorität republika-
nischer Institutionen zu vermitteln. Die praktische Stütze amerikanischer Verfassungs-
institutionen, so Arendts nüchternes Fazit, ist mithin nicht die im Handeln erlebte Iso-
nomie pluraler Menschen, sondern der entpolitisierte „racial common sense“ – wie
Ainsley LeSure es treffend genannt hat – einer vom Nachleben der Sklaverei geprägten
Gesellschaft.129

Das von Arendt in ihren Bemerkungen zu den Reconstruction-Amendments
beschriebene Versagen der amerikanischen Republik, nach der Abschaffung der Skla-
verei eine weltbildende Form des Rechts zu finden, bezieht sich nicht auf die juristische
Anerkennung sozialer Identitäten. Obgleich eine differenzsensible Formulierung eines
Zusatzartikels über die Rechte schwarzer Menschen die Singularität ihrer Erfahrung
hätte benennen müssen, so geht es Arendt bei ihrer Kritik gerade nicht um den Respekt
der Eigenheiten unterdrückter Gruppen: Das Festschreiben von essentialisierten Iden-
titäten in juridifizierter Form kann selbst zu schnell in neue Herrschaftsverhältnisse
umschlagen.130 Ziel eines weltbildenden Rechts – einer isonomischen Rechtsgleichheit
– wäre es stattdessen, die Erfahrung einer herrschaftsfreien Intersubjektivität im Han-
deln zu ermöglichen und die Dauerhaftigkeit republikanischer Institutionen über eine
handlungsmotivierende Dimension des Rechts zu befeuern.131

Arendts Einschätzung des „Versagens des Kongresses“, in einem Zusatzartikel der
amerikanischen Verfassung den Standpunkt schwarzer Bürger:innen zu institutionali-
sieren, bezieht sich zwar in besonderer Weise auf das Ausbleiben einer dialektischen
Vermittlung zwischen dem Handeln schwarzer Menschen und dem amerikanischen
Recht. Doch das Fehlen einer schwarzen Perspektive bedeutet zugleich ein Problem für
die Urteilskraft aller Bürger:innen. Denn Arendt versteht die Urteilskraft im Anschluss
an Kant als eine „erweiterte Denkungsart“ und definiert sie als „Fähigkeit, ,an der Stelle
des andern [zu] denken‘“; als solche ist sie die politische Fakultät des menschlichen

126 Ibid.
127 Ibid.
128 Arendt, Crises of the Republic, 1972, 91 f.
129 LeSure, Political Theory 49 (2021), 4 f.
130 Für eine von Arendt ausgehende Kritik an hegelianischen Theorien der Anerkennung, s. Markell,

Bound by Recognition, 2003.
131 Michelsens Behauptung, eine Rechtsordnung stifte „keine affektiven Bindungen“, sondern fun-

giere primär als „Schutznetz“, weicht von Arendts Montesquieu’scher Theorie der Prinzipien ab.
Michelsen, Kritischer Republikanismus, 2019, 136.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 281

Geistes.132 Das imaginäre Einnehmen verschiedener Perspektiven erlaubt es Menschen,
ihren logischen Eigensinn, den sensus privatus, zu überwinden und so zu einer Einsicht
in die intersubjektiv konstituierte Rationalität eines Gemeinsinns, des sensus commu-
nis, zu gelangen.133 Politisches Denken besteht demnach nicht in der praktischen
Anwendung von a priori bestimmten Vernunftgründen.134 Es kommt, wie Arendt unter-
streicht, gerade nicht darauf an, logisch mit sich übereinzustimmen, sondern seine Per-
spektiven zu vervielfachen – mit sich uneins zu werden, um im „repräsentativen Den-
ken“ die möglichen Urteile gerade jener Menschen zu berücksichtigen, die sich vom
eigenen Standpunkt unterscheiden.135

Das Vermögen der Urteilskraft ist kein unveränderliches Merkmal des Menschseins;
sie verlangt konkrete Räume der Begegnung und ist „von der Anwesenheit und Gleich-
berechtigung Vieler“ abhängig.136 Das Urteilen ist hierbei weit davon entfernt, eine bloß
kontemplative Tätigkeit zu sein. Die Urteilskraft bedarf vielmehr des Handelns, weil es
sonst schlicht nichts gäbe, was zu beurteilen wäre: Nur im Zwischenraum, der durch das
Handeln pluraler Menschen hervorgebracht wird, können Objekte des Urteilens als
öffentliche Gegenstände überhaupt erst in Erscheinung treten.137

„Eine Sache kann sich unter vielen Aspekten nur zeigen, wenn Viele da sind, denen sie aus einer
jeweils verschiedenen Perspektive erscheint. Wo diese gleichberechtigten Anderen und ihre parti-
kularen Meinungen abgeschafft sind (...) ist niemand frei und niemand der Einsicht fähig.“138

Eine solche Einsicht braucht Gelegenheiten, eine erweiterte Denkungsart durch die
Erfahrung der Kopräsenz anderer Menschen zu schulen. Die Exklusion unterdrückter
Perspektiven ist dem arendtschen Ansatz gemäß also nicht etwa deshalb problematisch,
weil sie das Resultat einer moralisch verwerflichen Grenzziehung wäre, sondern des-
halb, weil sie einer politischen Ordnung ihre nur intersubjektiv zu erlangende episte-
mische Grundlage entzieht.139 Diese epistemische Krise ist nicht nur eine Gefahr für die
Sinnhaftigkeit öffentlicher Urteile, sondern auch der Vorbote eines Zusammenbruchs
politischer Institutionen.140 Insofern eine Gruppe von Menschen vom Handeln ausge-
schlossen ist – aufgrund der Hierarchien einer Klassengesellschaft, rassifizierter Poli-
zeigewalt oder den symbolischen Ausschlüssen einer im Recht symbolisierten „Gel-
tungsgeschichte“ –, steht für Arendt der politische Raum auf dem Spiel: Die auf
Pluralität angewiesene Urteilskraft verkümmert, Politik verliert ihre intersubjektive
Bindungskraft, was wiederum einen Rückzug in die vermeintliche Selbstidentität pri-
vater Individuen veranlasst und die nur dynamisch zu regenerierende Autorität republi-
kanischer Institutionen in die Krise stürzt.

132 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 98. 
133 Kant, Kritik der Urteilskraft, 1797, § 40. Vgl. Arendt, Das Urteilen, 2012, 99, 109 ff.
134 Arendt, Das Urteilen, 2012, 67 ff.
135 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 98.
136 Ibid.
137 Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, 2016, 38.
138 Arendt, Was ist Politik?, 2003, 98; vgl. auch dies., Das Urteilen, 2012, 105.
139 Das soll nicht heißen, dass sie nicht auch moralisch verwerflich wäre. Aber dies ist für Arendt

keine politische Betrachtungsweise des Problems.
140 Arendt, Wahrheit und Politik, in: dies., Zwischen Vergangenheit und Zukunft: Übungen im poli-

tischen Denken I, 2012, 327.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


282 Niklas Plätzer RphZ

Indem Verfassungsinstitutionen mit der als homogen vorgestellten Identität eines
Staatsvolkes verbunden werden, wie dies im Nationalsozialismus, aber auch in der ame-
rikanischen Sklavenhalter-Republik geschehen ist, so wird das Recht in einem spezi-
fischen Sinn entpolitisiert.141 Die Verfassungsordnung vereinigt nicht länger plurale
Standpunkte um ein im Handeln aktivierbares Prinzip, sondern schreibt eine ethno-kul-
turelle Eigenheit als Identität von Staatsbürger:innen fest. Ihrer politischen Bürger-
schaft beraubt begegnen Menschen sich nun entweder als „Volksgenoss:innen“ oder als
Fremde.142 Das Fehlen eines weltbildenden Rechtsbegriffs erweist sich so als ein struk-
turell begünstigender Faktor für weißen Ethnonationalismus. Wenn es nicht gelingt, im
Recht minoritäre Standpunkte aufzunehmen, sodass Angehörige der Mehrheitsgesell-
schaft in der Bezugnahme auf die gemeinsamen Institutionen der Republik zugleich den
Anlass für eine Perspektivenverschiebung hin zu minoritären Anderen erleben, so par-
tizipiert das Recht an der Konsolidierung einer als weiß rassifizierten Staatsbürger-
schaft.143 Dadurch wird die dialektische Verbindung zwischen einem herrschaftsfreien
Handlungsraum und der juridifizierten Institutionenordnung gekappt: Der Sinnzusam-
menhang einer revolutionär begründeten, prinzipiengeleiteten Autorität zerbricht, und
was bleibt ist die Macht eines mit Zwangsmitteln ausgestatteten, sich als homogen ima-
ginierenden Mehrheitswillens.

V. Schluss: 
Res publica und res gestae

Arendts Schriften enthalten die niemals systematisch ausgearbeiteten Elemente einer
Rechtstheorie, die die Verbindung des Rechts mit souveräner Herrschaft überwinden
möchte, um zu einem Begriff von herrschaftsfreiem Recht zu gelangen. Insofern der
politische Raum durch die Gleichfreiheit – die Isonomie – von handelnden Menschen
konstituiert wird, so ist bei Arendt auch die Form des Rechts auf eine im Handeln zu
erlebende Herrschaftslosigkeit bezogen. Dieses Wechselspiel zwischen der juridifi-
zierten Institution einer dauerhaften Beziehung (lex bzw. rapport) zwischen Bür-
ger:innen einerseits und der im Handlungsvollzug erlebten Gleichfreiheit ist hier als
Dialektik der Isonomie beschrieben worden. Damit wird das zerbrechliche Erlebnis der
Herrschaftslosigkeit dem Recht symbolisch eingeschrieben. Die Form des Rechts wird
zugleich dynamisiert, da das mit der Erinnerung eines herrschaftsfreien Handelns ver-
bundene Prinzip – sowohl juridifizierte Norm, als auch im Recht symbolisierte Grün-
dungserinnerung – immer wieder neu aktiviert werden kann.

Doch anstatt in dieser Reaktivierung eine gefährliche Unruhestiftung zu erblicken,
interpretiert Arendt sie als symbolischen Antrieb einer republikanischen Ordnung. In

141 Volk, Leiden Journal of International Law 23 (2010), 766 f.; Arendt, Origins of Totalitarianism,
1951, 230–232.

142 „Der citizen ist weder Volksgenosse, noch Staatsbürger.“ Arendt an Ludwig Greve, 20. Juli 1975.
Bülow, Hannah Arendt in Marbach, 2015, 13.

143 Vgl. Olson, The Abolition of White Democracy, 2004. Diese Argumentation wird hier in Bezug
auf Rassifizierung erläutert, betrifft aber das Verhältnis der Form des Rechts und der symbolischen
Konstituierung von Subjektpositionen u. a. auch in Bezug auf Geschlecht, Sexualität, Behinderung.
Für eine Diskussion der radikal-demokratischen Potentiale identitätsbasierter Sozialkämpfe, s. Schu-
bert/Schwiertz, Konstruktivistische Identitätspolitik: Warum Demokratie partikulare Positionierung
erfordert, ZPol 31 (2021), 565.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


2022 Eine Geschichte namens Verfassung 283

dieser Dialektik der Autorität wird die Erinnerung an eine revolutionäre Stiftung zur
dauerhaften Quelle immer wieder neuer Nachstiftungen und somit die Autorität des
Rechts als Prozess von konstitutiv unvollständigen Autorisierungshandlugen verstan-
den. Aus dieser doppelten, paradox anmutenden Dialektik – zwischen der Form des
Rechts und der Erfahrung von Isonomie sowie zwischen dem Moment der Gründung
und dem Prinzip institutioneller Dauer – ergibt sich eine radikal-demokratische Rechts-
theorie, die auf eigentümliche Weise „die Sorge um Stabilität“ mit dem „Geist des
Neuen“ verbindet.144

Dieses Spannungsverhältnis von Isonomie und Autorität im arendtschen Denken ist
theoretisch niemals aufzulösen. Allerdings erweist sich die dialektische Verbindung
zwischen dem Handeln und dem historisch konstituierten Gründungsprinzip in der Pra-
xis nur allzu oft als blockiert. Arendt hat das Ausbleiben dieser Vermittlung im Kontext
der Civil-Rights-Bewegung thematisiert und das Scheitern der Reconstruction-Amend-
ments nach dem amerikanischen Bürgerkrieg als folgenschwere Fehlentwicklung ange-
mahnt. Diese Interpretation ist nicht als eine Replik auf die Problematisierung des anti-
schwarzen Rassismus bei Arendt zu verstehen, die im Gegenteil eine entscheidende und
noch immer viel zu zögerliche Selbstbefragung der Arendt-Forschung provoziert hat.
Wie Arendts Diskussion der Reconstruction Era allerdings deutlich macht, ist ihre Aus-
einandersetzung mit dem Handeln schwarzer Menschen von Widersprüchen geprägt,
die es zeitgenössischen Leser:innen ermöglichen, mit und gegen Arendt ihren Autori-
tätsbegriff in eine anti-rassistische Richtung weiterzudenken. Hieraus ergeben sich
zwei Schlüsse, die die symbolische Dimension des Rechts auf eine neue Weise in den
Blick rücken.

Die erste Schlussfolgerung besteht darin, dass die Wiederaufnahme eines Grün-
dungsprinzips Arendt zufolge nicht allen Menschen gleichermaßen offensteht, dass
jedoch differenzsensible Formen von Verfassungsrecht den handlungsmotivierenden
Charakter einer republikanischen Ordnung stärken können. Dies gilt nicht nur für von
Ausschlüssen aus einer institutionellen Geltungsgeschichte betroffene Gruppen, son-
dern insofern für alle Bürger:innen, als dass die symbolische Anwesenheit pluraler Per-
spektiven im Recht als institutionelle Stütze von politischer Freiheit zu verstehen ist.
Gerade Menschen, die sich aufgrund ihrer sozialen Identität (etwa ihrer Stellung in ras-
sifizierten Machtstrukturen) in Herrschaftspositionen befinden, sind epistemisch darauf
angewiesen, in der Begegnung mit dem Recht nicht in einer ungebrochenen Selbstiden-
tität zu verbleiben.145 Die Begegnung mit anderen Perspektiven ist gerade für sie eine
Conditio sine qua non für die Einsicht in den Gemeinsinn, die nicht ohne die Präsenz
konkreter Mitmenschen zustande kommen kann. Wenn das Recht aber in einer welt-
losen, Unterschiede transzendierenden Abstraktion operiert, dann erzeugt es einen ent-
politisierenden Effekt, da die „erweiterte Denkungsart“ keine Gelegenheit findet, im
Rahmen von Institutionen eingeübt zu werden.

Die Folge kann am Ende eine gewaltsame Intensivierung von ohnehin bestehenden
Ausschlüssen sein, die entsteht, wenn private Individuen sich zu einem vermeintlich
homogenen Volkswillen vereinen und das Recht als Ausdruck ihres monolithischen
Befehls verstehen – und nicht als stabilisierendes Medium eines pluralen Handlungs-

144 Arendt, Über die Revolution, 1963, 287.
145 Diese Schlussfolgerung wäre mit Medina als die Notwendigkeit einer „epistemischen Reibung“

(epistemic friction) zu bezeichnen. Medina, The Epistemology of Resistance: Gender and Racial
Oppression, Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations, 2013, 23.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261


284 Niklas Plätzer RphZ

raums. In Bezug auf den Ethnonationalismus der amerikanischen oder auch der franzö-
sischen Rechten scheint dieser Aspekt der arendtschen Rechtstheorie einleuchtend.
Doch auch in Deutschland sind minoritäre Perspektiven immer schwieriger mit der
symbolischen Dimension der Verfassungsordnung und ihrem Gleichheitsversprechen
zu vermitteln. So ließe sich das Ausbleiben einer Neugründung von Verfassungsinsti-
tutionen im Zuge der deutschen Wiedervereinigung 1989/90 als eine verpasste Chance
für die Vermittlung von initiierendem Handeln und institutioneller Dauerhaftigkeit deu-
ten: Die gekappte Dialektik zwischen Ereignis und Ordnung hat dazu beigetragen, dass
die ostdeutsche Perspektive gerade von Westdeutschen nicht als im Recht symbolisiert
wahrgenommen worden ist, was im Gegenzug völkischen Definitionen von Staatsbür-
gerschaft in Teilen Ostdeutschlands den Weg bereiten konnte.146 Der für die Autorität
charakteristische, affektive Bezug zu einem Institutionengefüge und die im Handeln zu
vollziehende Steigerung ihres Gründungsprinzips entsprechen für viele Menschen in
Deutschland schlicht keiner Lebensrealität. Dies ist mit Arendt nicht bloß eine Frage
zunehmender Polarisierung, sondern ein Entpolitisierungseffekt, der sich unschwer zur
Existenzkrise von Verfassungsinstitutionen zuspitzen kann.

Doch Arendts Rechtsdenken, oft als Glorifizierung der Founding Fathers missver-
standen, läuft zugleich auf eine radikale Dynamisierung der in der Verfassung symbo-
lisierten Erinnerung hinaus. Hierin besteht die zweite Schlussfolgerung einer Autori-
tätstheorie, die aus der Erfahrung des Traditionsbruchs eine radikal-demokratische
Pointe gewinnt: Insofern das Verhältnis zwischen revolutionärer Gründung und dem
Fortleben des revolutionären Geistes in Analogie zur Einheit von archein und prattein
interpretiert werden kann, so folgt hieraus eine Pluralisierung von Autorisierungshand-
lungen, die nicht nur die Zukunft für „Nachstiftungen“ eröffnet, sondern die „Urstif-
tung“ selbst in Frage stellt, indem ihr zahlreiche Anfänge zur Seite gestellt werden.

Die Zeit der arendtschen Autorität ist das futur antérieur einer Vergangenheit, die erst
noch gewesen sein wird: Erst im aktivierenden Bezug des Handelns der Gegenwart
können minoritäre Geschichten aus der Vergangenheit als Träger unabgegoltener Ver-
sprechen aktiviert und mit einem weltbildenden, stabilitätsstiftenden Prinzip verwoben
werden.147 Insofern Arendt also das Recht der res publica im zwischenmenschlichen
Raum der Geschichten über vergangene Taten, der res gestae, ansiedelt, ist die symbo-
lische Dimension des Rechts nicht auf den eng umschriebenen Bereich von Verfas-
sungsartikeln begrenzt. Jene gegen-hegemoniale Geschichtsschreibung, die Arendt mit
Benjamin als „Perlentauchen“ bezeichnet, kehrt die interne Pluralität der im Recht sym-
bolisierten Geltungsgeschichte hervor und raubt jedem Gründungsakt seinen Souverä-
nitätsanspruch.148 Dieser Modus des herrschaftskritischen Geschichtenerzählens ist
dem Recht nicht äußerlich. Er entspricht bereits einer aktiven Transformation des
Rechts in die Richtung seines an-archischen Prinzips: als erinnernder Vorgriff auf poli-
tische Herrschaftsfreiheit.

Niklas Plätzer,
University of Chicago, E-Mail: nplaetzer@uchicago.edu

146 Zur ausgebliebenen Verfassungsgründung, s. Kowalczuk, Die Übernahme. Wie Ostdeutschland
Teil der Bundesrepublik wurde, 2019.

147 Die Logik dieses „verkehrenden Ineinandergeifens“ ähnelt Eva von Redeckers Begriff der Meta-
lepsis. Vgl. Redecker, Praxis und Revolution: Eine Sozialtheorie radikalen Wandels, 2018, 9.

148 Arendt, Men in Dark Times, 1968, 193 ff.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261
Generiert durch Staatsbibliothek zu Berlin, am 21.10.2022, 20:08:35.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.5771/2364-1355-2022-3-261

